

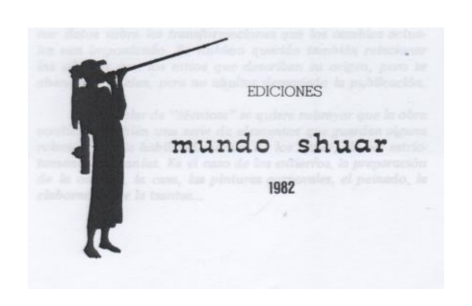
**CESAR BIANCHI Y AA.VV.** 

# ARTESANIAS Y TECNICAS SHUAR

## ARTESANIAS Y TECNICAS SHUAR

#### **CESAR BIANCHI Y AA.VV.**

# ARTESANIAS Y TECNICAS SHUAR



#### **PRESENTACION**

Los títulos de los libros no siempre son un reflejo fiel de su contenido: muchas veces, en su afán de crear impacto, prometen mucho más de lo que ofrecen en realidad.

Espero no sea el caso de esta obra. Para lograr una mayor correspondencia entre su titulo y su contenido y evitar que el lector sea inducido a pensar tan solo en una lista de objetos (algo así como el catalogo de una exposición) se ha utilizado una doble indicación: ARTESANIAS Y TECNICAS.

En primer lugar se trata en efecto de una descripción de "artesanías". Pero la obra no se limita a presentar los distintos artefactos, sino que se describe todo el proceso de elaboración e indica cuales personas pueden intervenir en ella. Cada capítulo además tiene una breve introducción, que se propone ubicar las distintas manufacturas en el contexto social en que la comunidad las utiliza, sin descuidar de proporcionar datos sobre las transformaciones que los cambios actuales van imponiendo. Se hubiera querido también relacionar los objetos con los mitos describen su origen, pero se abandono la idea, para no abultar demasiado la publicación.

Al hablar de "técnicas" se quiere subrayar que la obra contiene también una serie de elementos que guardan una relación con la habilidad manual de los Shuar, sin ser estrictamente artesanías. Es el caso de los entierros, la preparación de la comida, la casa, las pinturas corporales, el peinado, la elaboración de la tsantsa...

Este material había sido ya publicado en varios fascículos, de acuerdo a los distintos temas. En vista de la presente edición se lo ha revisado, enriquecido y mejorado, especialmente en lo que se refiere a las ilustraciones.

El hecho de que ahora toda la cultura material del Pueblo Shuar aparezca en un solo volumen contribuye a ofrecer de la misma una visión más unitaria y global y a dar una idea más exacta de su "estilo" y homogeneidad, a pesar de que las ilustraciones se deban a varias manos.

Esta no es una obra SOBRE los Shuar, destinada al deleite de estudiosos y curiosos, sino, ante todo, una obra PARA los Shuar: los realizadores consideran haber alcanzado su objetivo en la medida en que estas páginas ayuden al Pueblo Shuar a sentirse más orgullosos de su tradición y a rescatar valores que van desapareciendo.

Juan Bottasso

Octubre, 1981





Entre los Shuar la actividad textil ha sido normalmente monopolizada por el varón (pero entre los Achuar son las mujeres las que tejen cintas).

Como se puede ver, las técnicas usadas son muy parecidas a las de muchísimos otros grupos. Ciertos detalles permitirán tal vez establecer los parentescos culturales con otras poblaciones.

Tratándose de una investigación de tipo etnográfico, se ha preferido representar a los Shuar vestidos a la manera tradicional, aunque resulte siempre menos frecuente encontrarlos así.

Actualmente la actividad textil es una de las afectadas por la creciente facilidad de contactos e intercambios comerciales. Haría falta mucho apego a la tradición para seguir tejiendo con estos instrumentos y con este desgaste de paciencia, cuando es tan fácil adquirir un corte de tela.

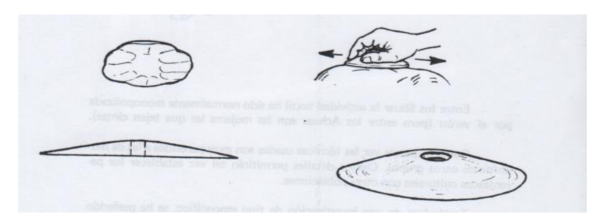
Además, un par de pantalones no es solamente más fácil de conseguir que un itip': es el emblema de la "civilización". Contra un símbolo de "status" de esta fuerza, no hay consideración que logre resistir.

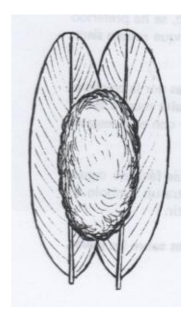
El tema del tejido se complementación unas páginas sobre las pieles, aunque los Shuar nunca las usan a manera de vestido.

#### **HILOS**

Se prepara un disco de 5-7 cm. De diámetro, 1-2 cm. De grueso. Con un hueco de 5-6 mm. En que se coloca un palito de 50 cm. de largo.

Este diario es de tortuga (del carapacho de la barriga), de quijada de sajino o de otro hueso. Se lo trabaja con piedras.

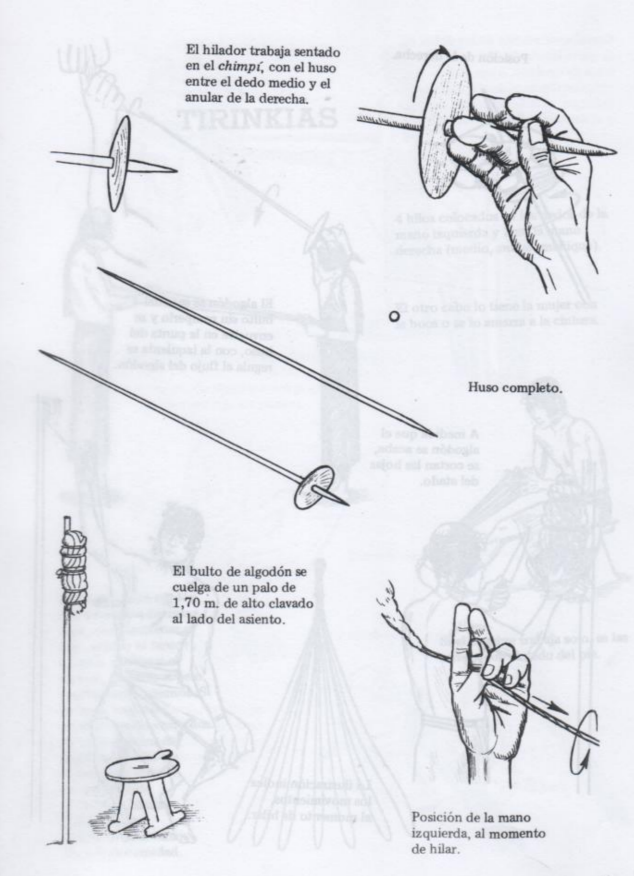


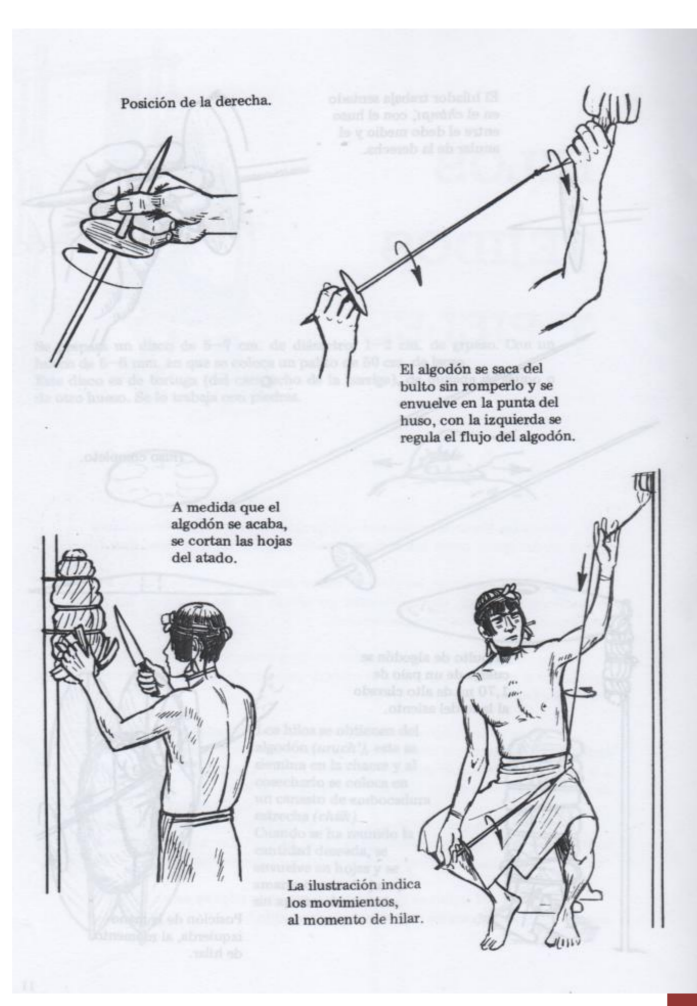


Los hilos se obtienen del algodón (uruch') este se siembre en la chacra y al cosecharlo se coloca en un canasto de embocadura estrecha (chiik).

Cuando se ha reunido la cantidad deseada, se envuelve en hojas y se amarra con un bejuco, in apretar demasiado.

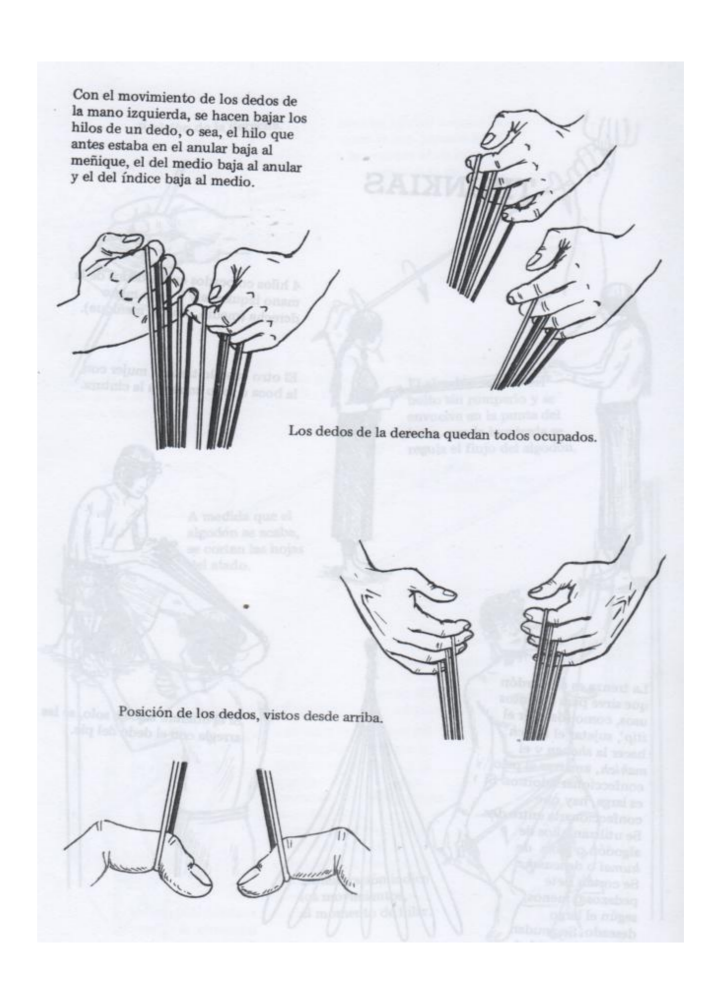


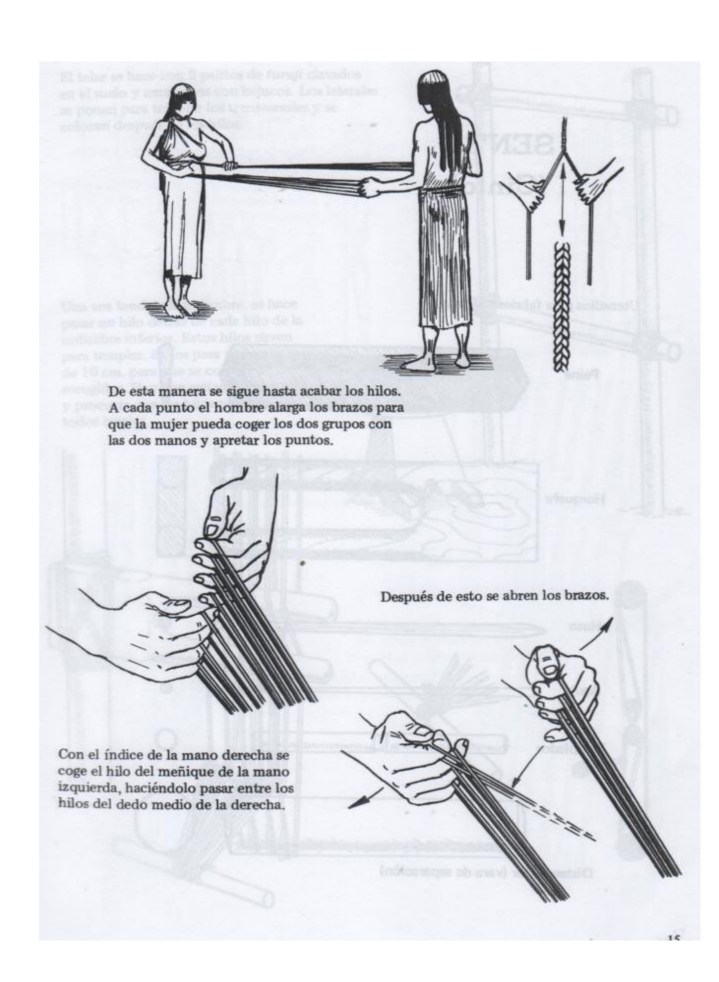




#### **TIRINKIAS**

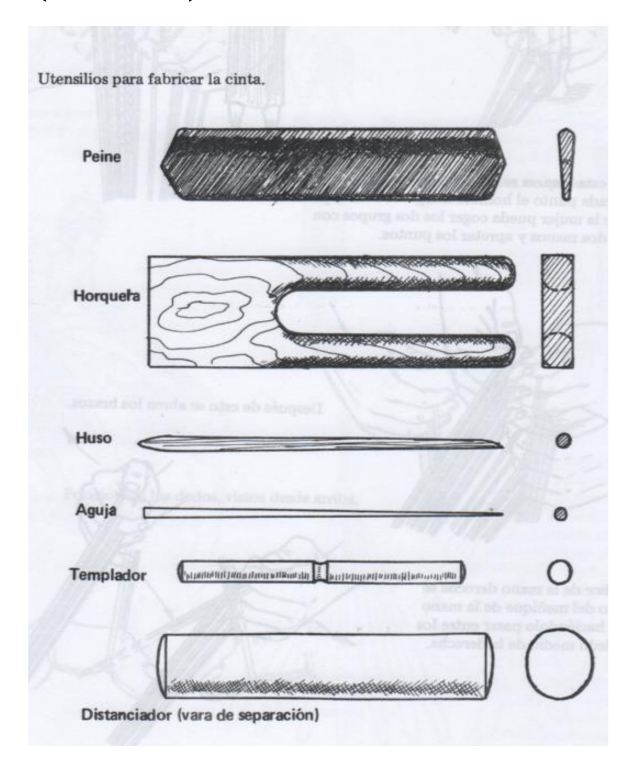


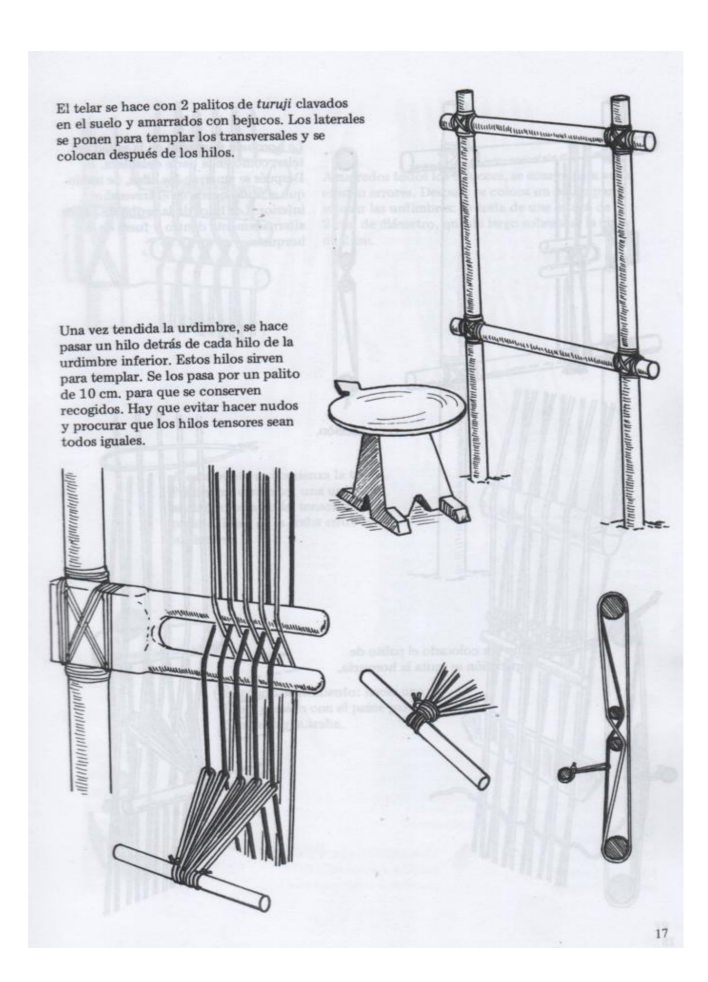


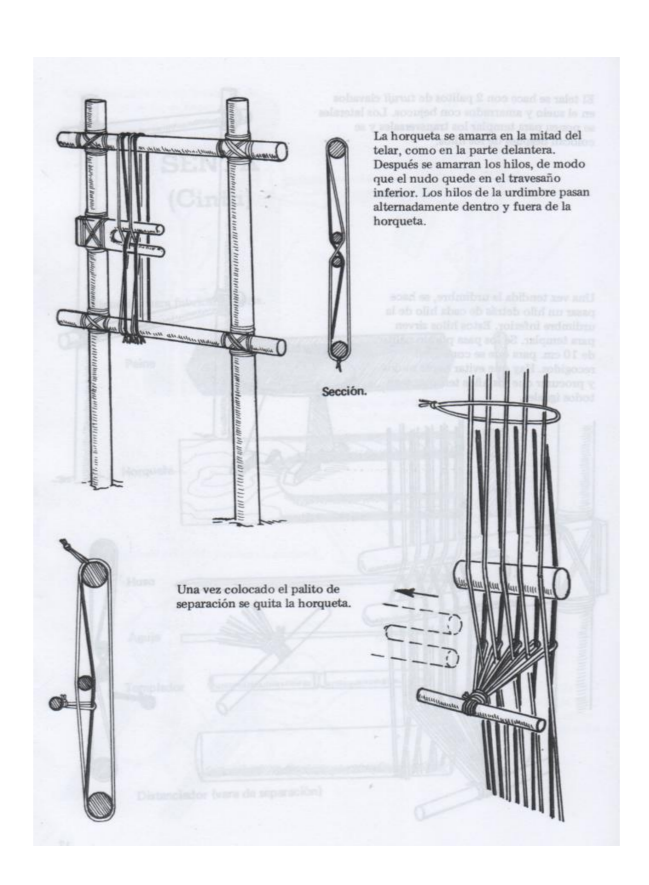


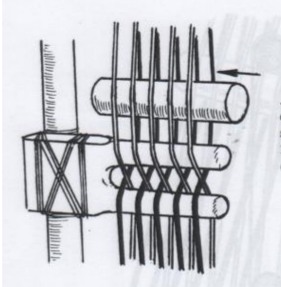
#### **SENTA**

### (Cinta)







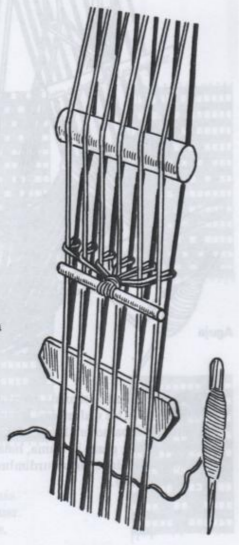


Amarrados todos los tensores, se ensaya para ver si existen errores. Después se coloca un palito para separar las urdimbres: se trata de una estaca de 2 cm. de diámetro, que de largo sobrepasa la cinta de 2 cm.

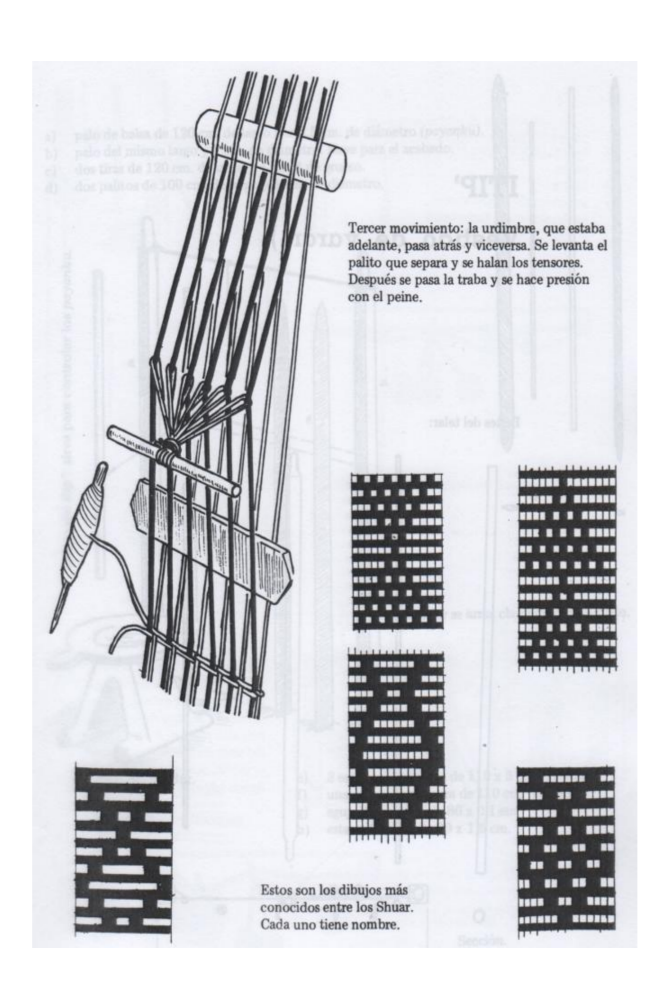
A este punto se comienza la trama. Primer movimiento: una urdimbre adelante, otra atrás, tensores fijos; pasar el huso de la traba entre las urdimbres.



Segundo movimiento: hacer una ligera presión con el peine para compactar la traba.

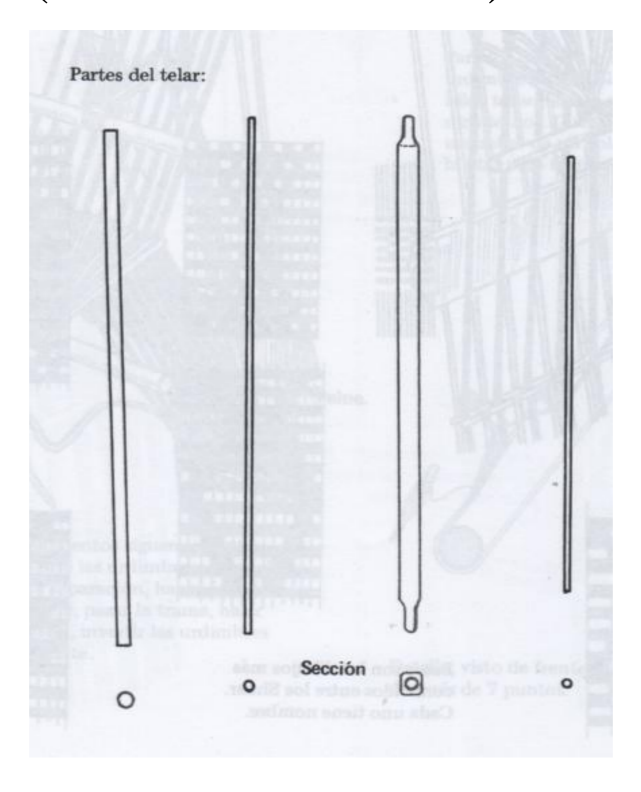


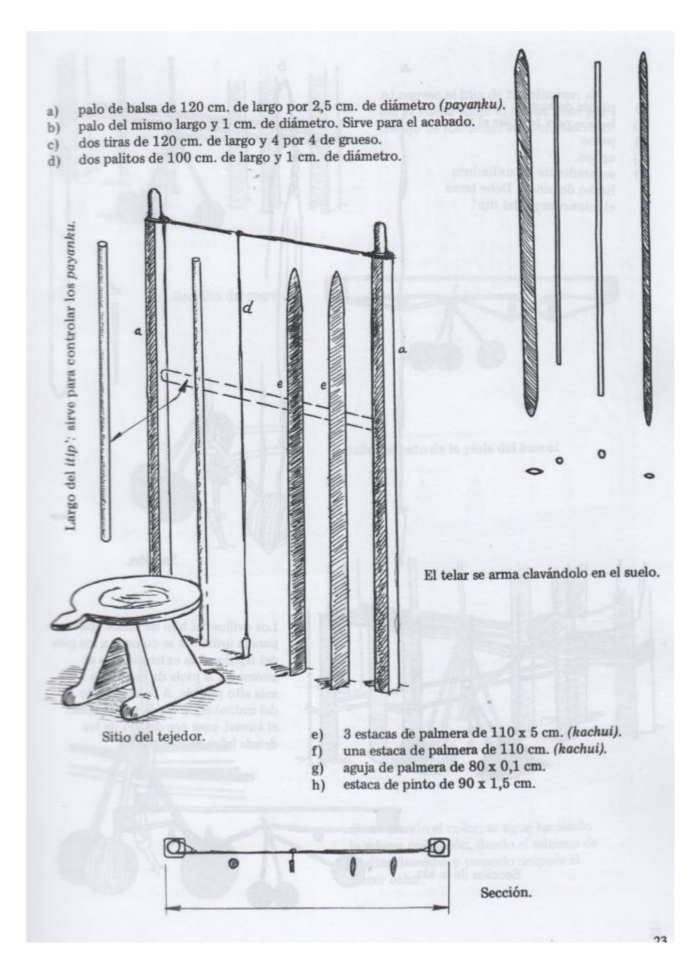




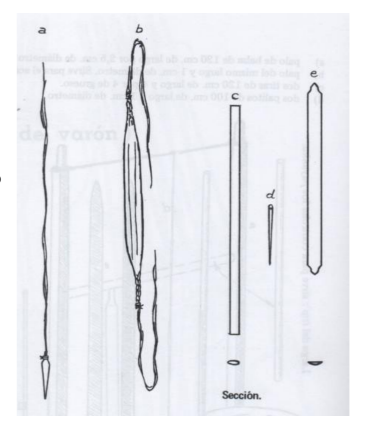
#### **ITIP**

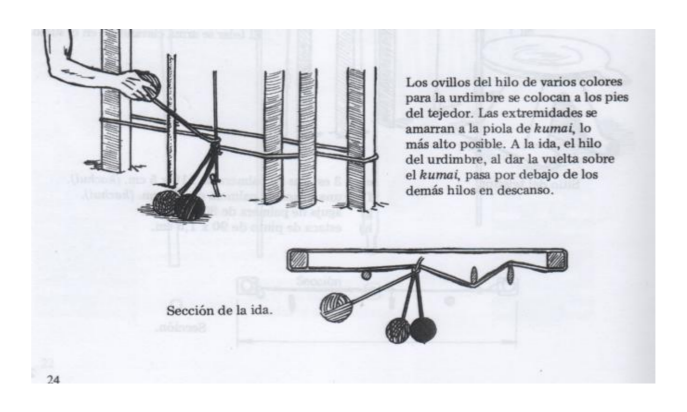
### (Vestido de varón)

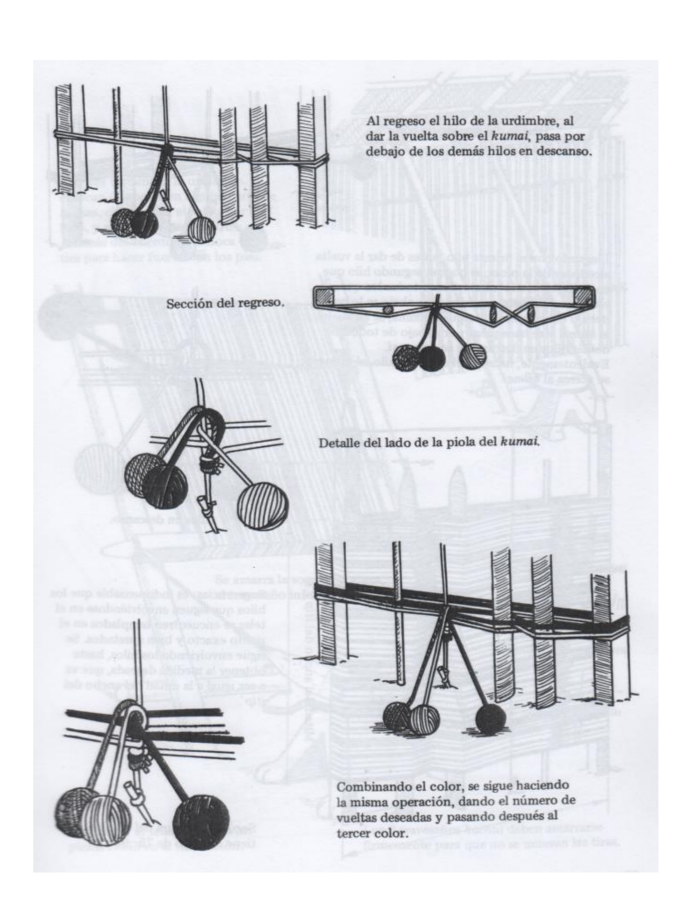


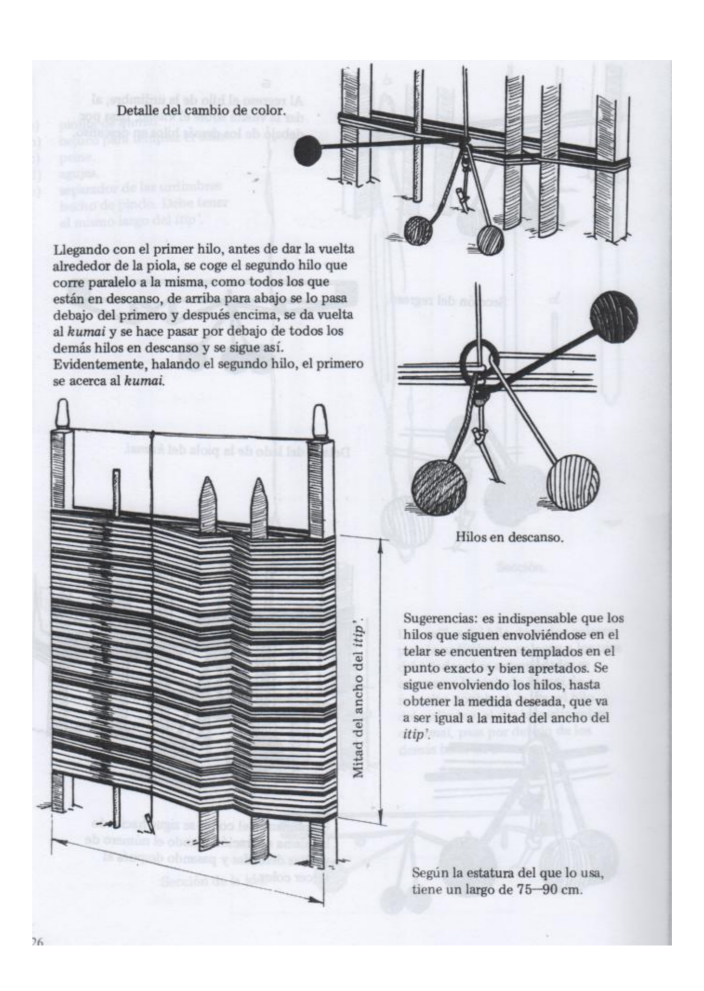


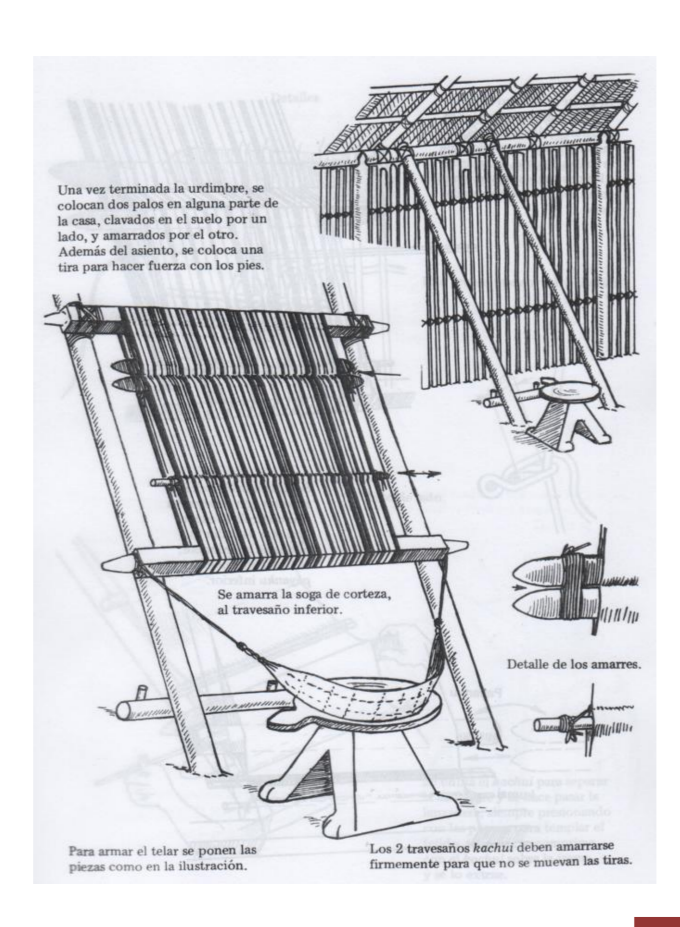
- a) Piolita de kumai
- b) Bejuco para templar el telar
- c) Peine
- d) Agujas
- e) Separador de las urdimbres hecho de pindo. Debe tener el mismo largo del itip´

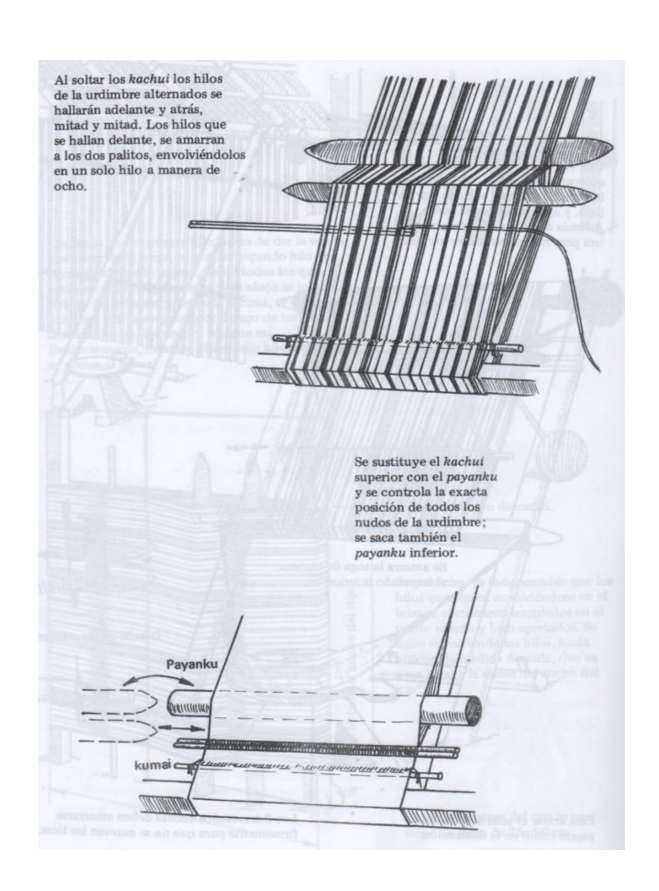


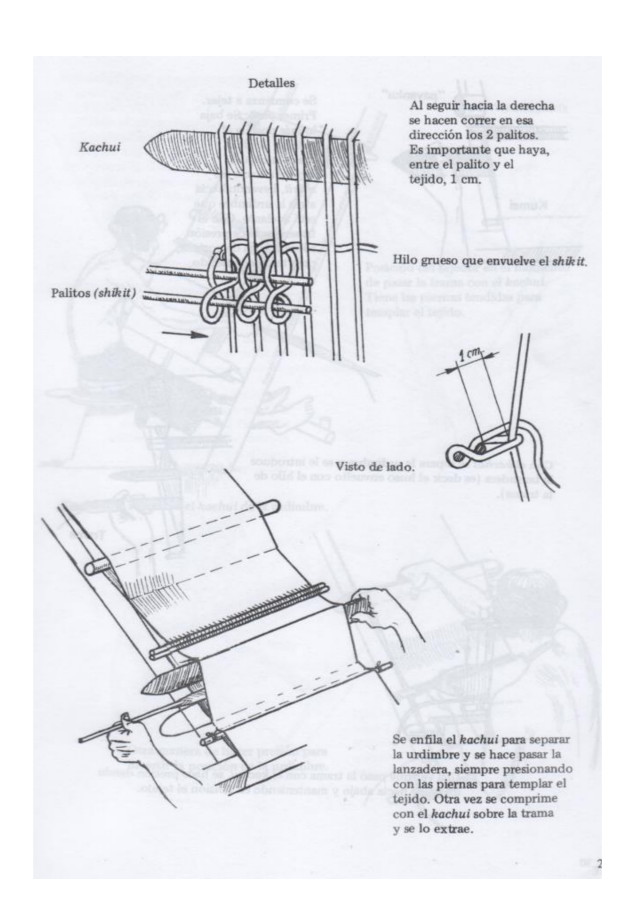


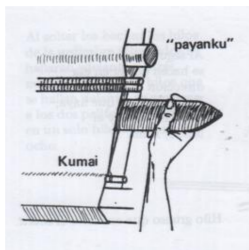






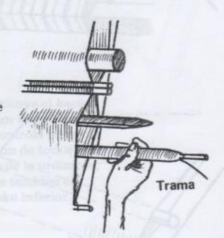


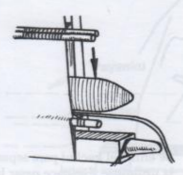




Se comienza a tejer.
Primer paso: Se baja
lo más posible el
palito y la piola,
luego se baja el
payanku hacia los
shikit, llevando hacia
atrás la urdimbre que
está adelante. Con el
trasero se hace presión
sobre la soga de corteza,
para templar el tejido.

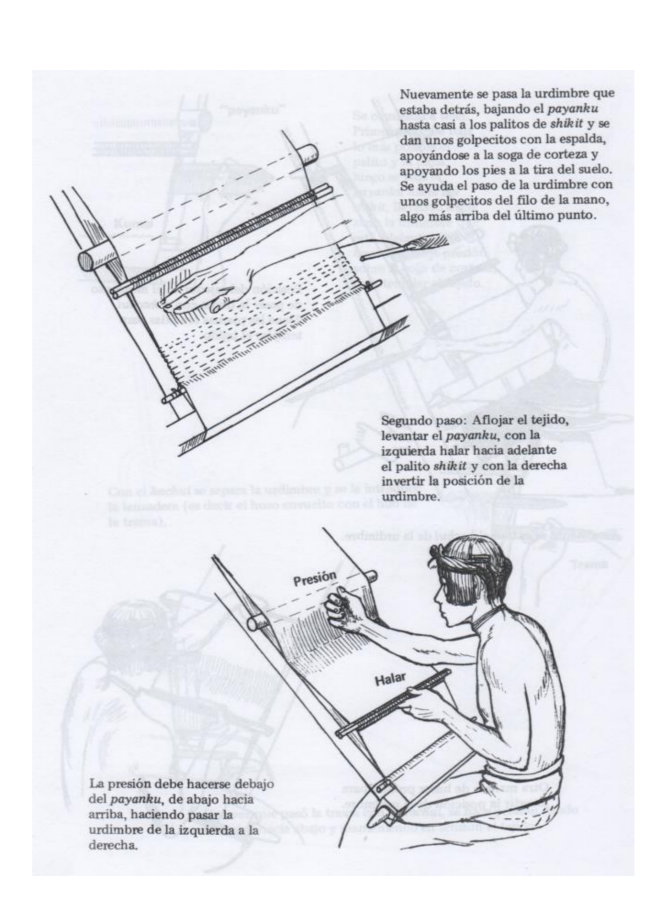
Con el *kachui* se separa la urdimbre y se le introduce la lanzadera (es decir el huso envuelto con el hilo de la trama).

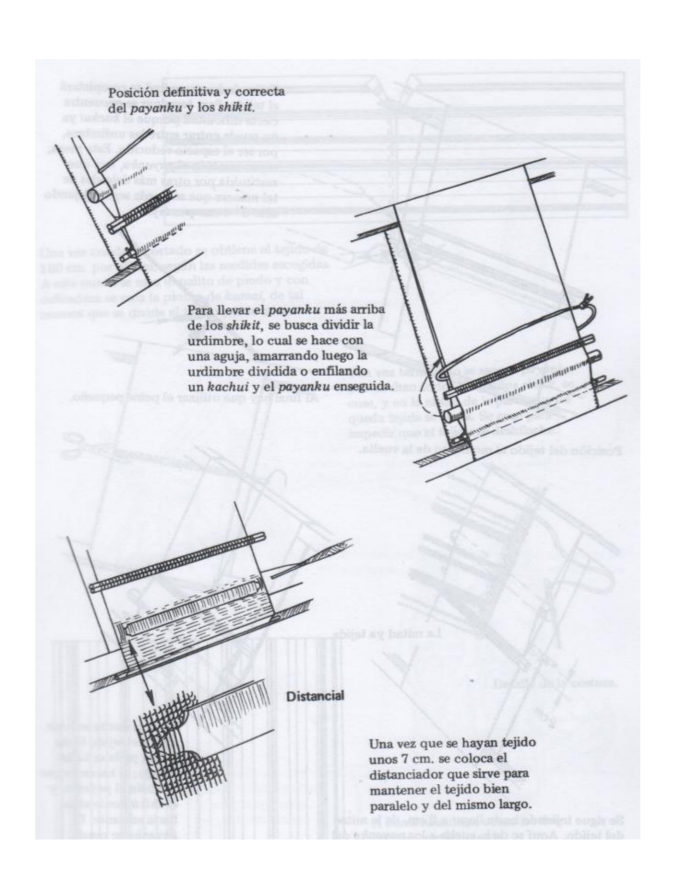


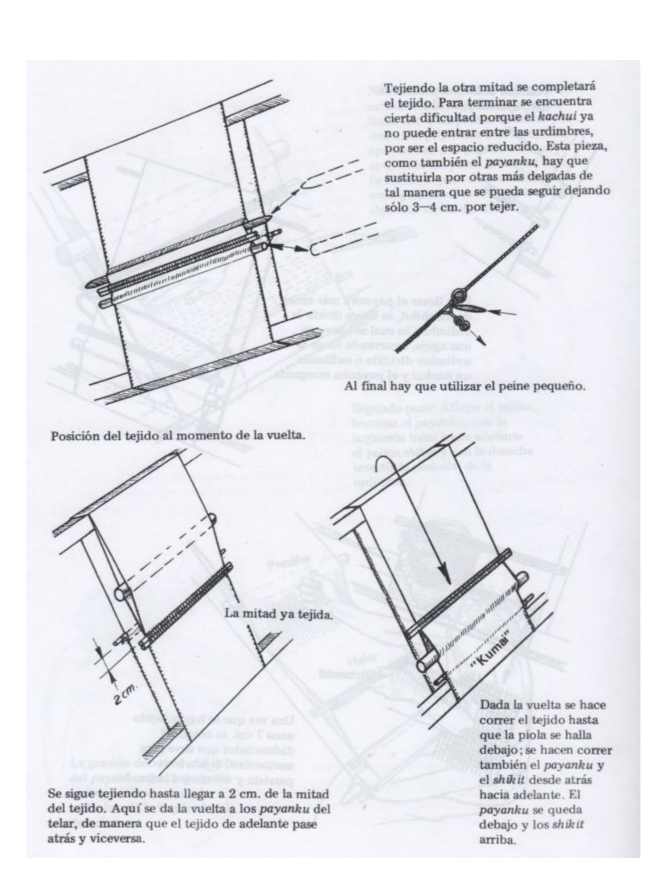


Una vez que pasó la trama con el *kachui*, se hace presión dando un golpe hacia abajo y manteniendo en tensión el tejido.





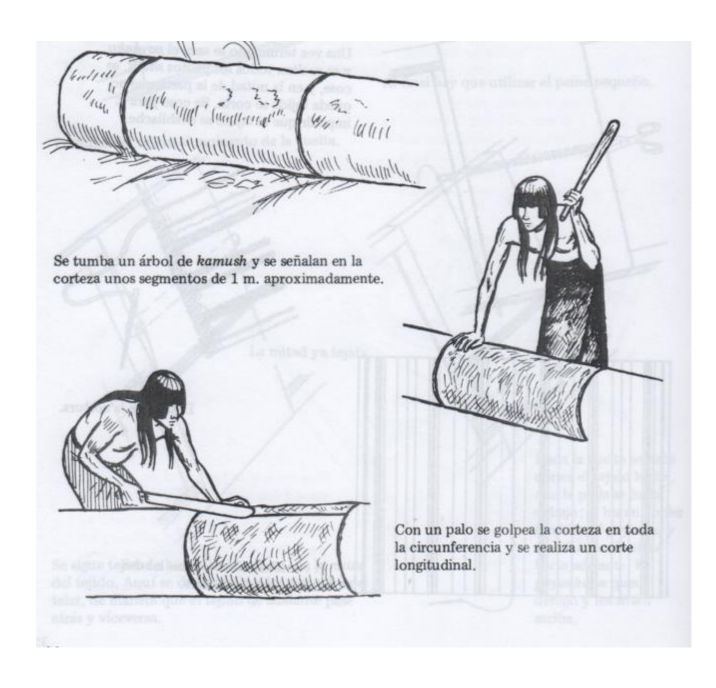


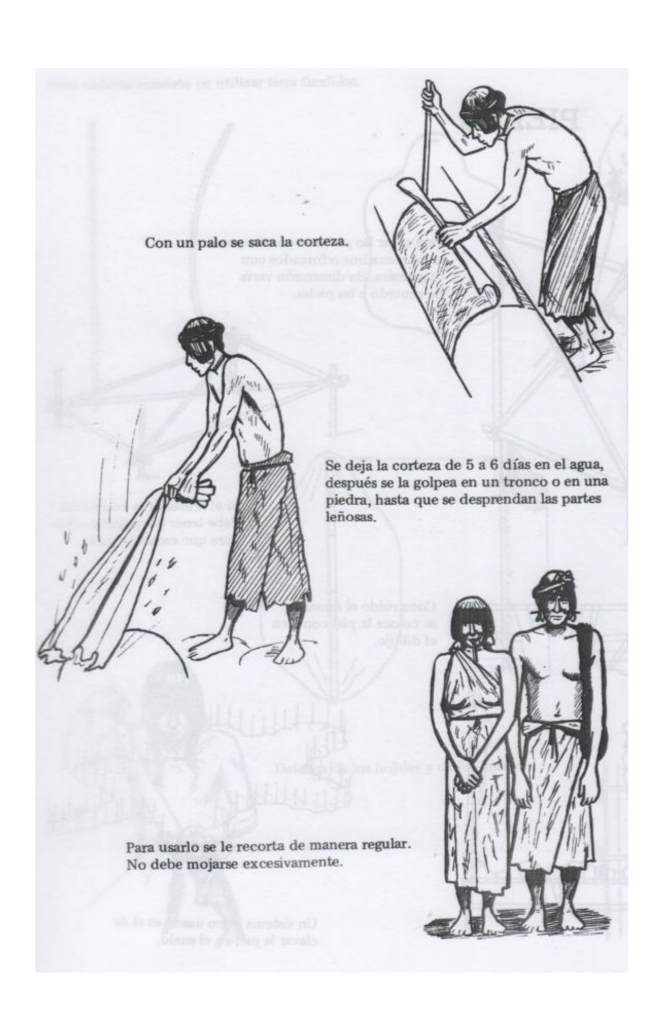




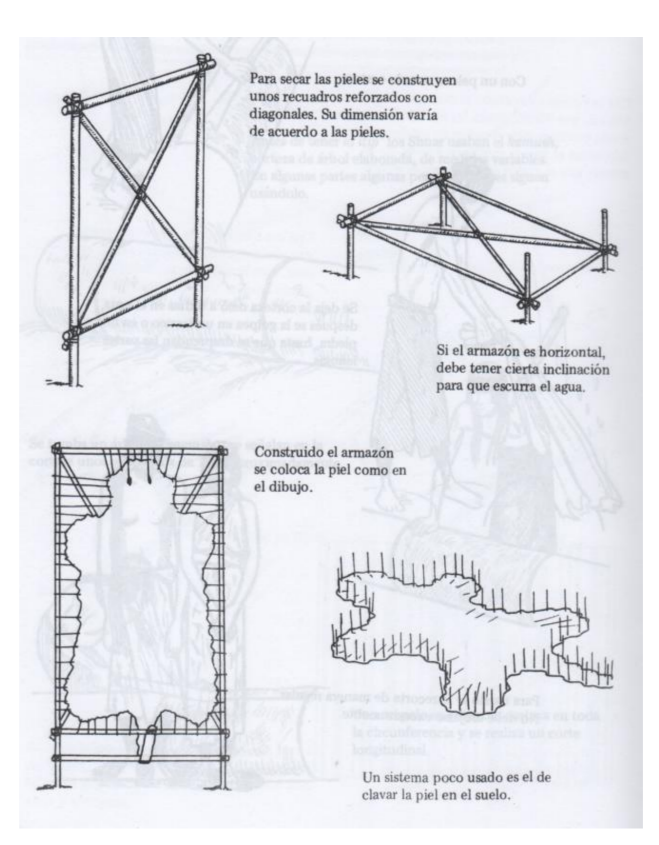
#### **KAMUSH**

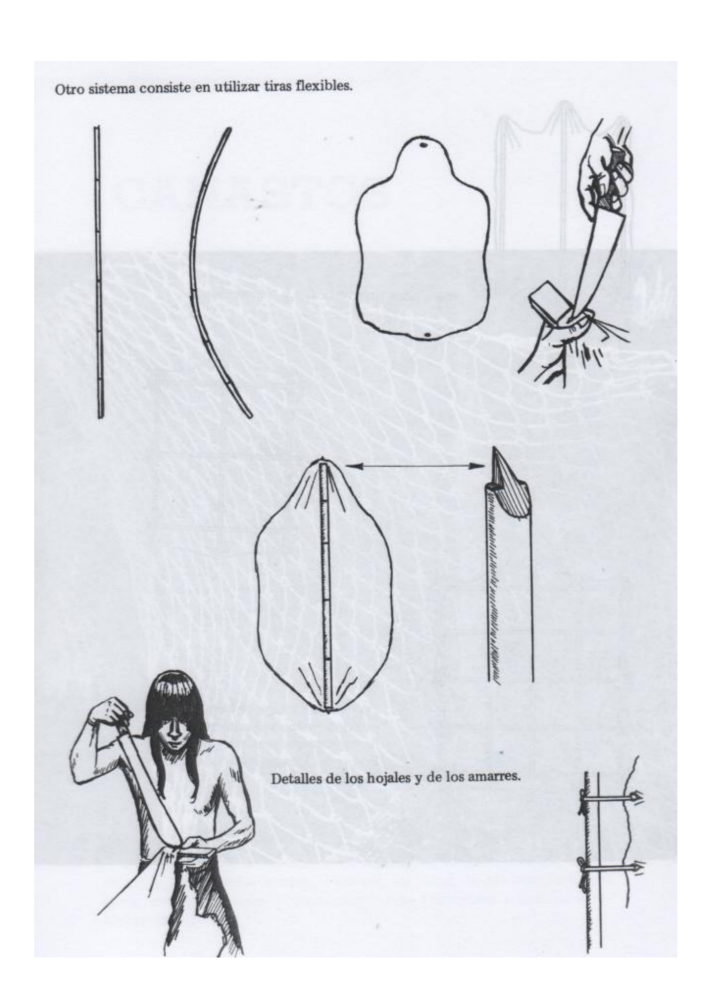
#### (Vestido de corteza)

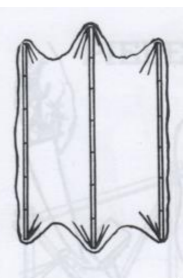




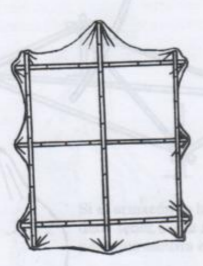
#### **PIELES**

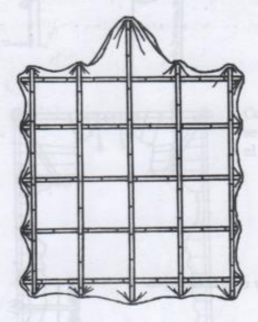




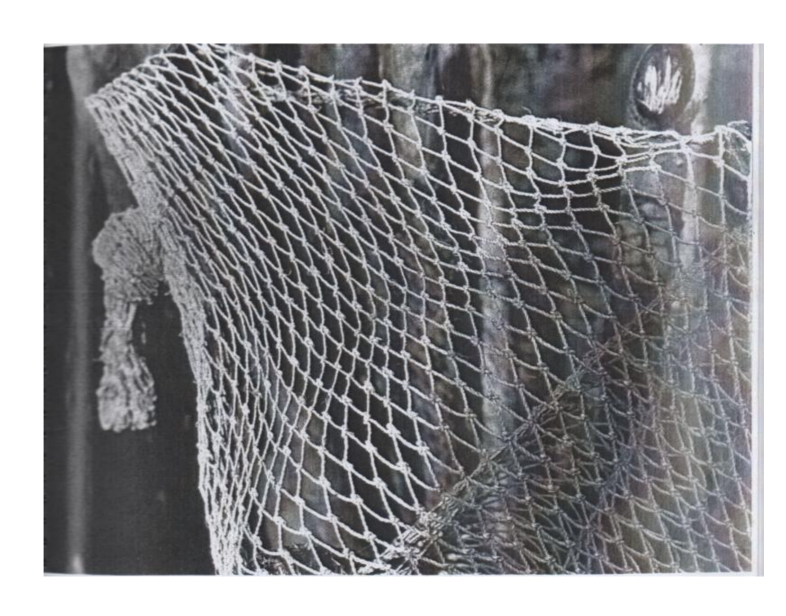


Se añaden tiras verticales y transversales.





Para que la piel quede bien tiesa hay que poner el mayor número de tiras. Se requiere que sean muy flexibles. Una vez colocadas las tiras, se expone el cuero al sol.



#### **CANASTOS**

# $\mathbf{Y}$

REDES

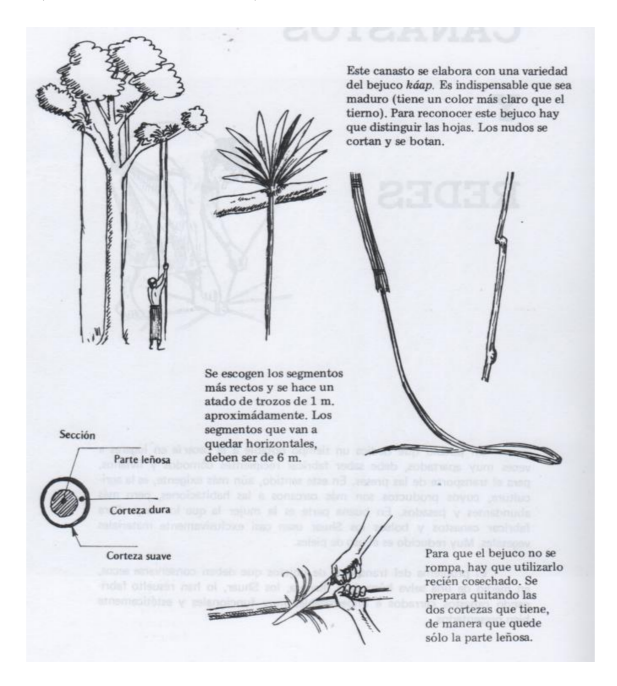


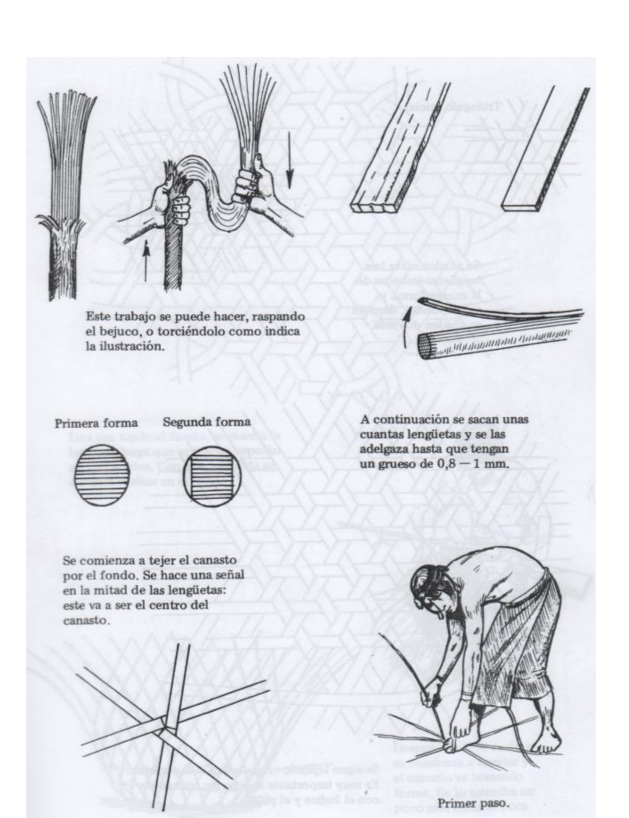
Un pueblo que dedica un tiempo notable a la cacería en lugares a veces muy apartados, debe saber fabricar recipientes cómodos y livianos, para el transporte de las presas. En este sentido, aun más exigente, es la agricultura, cuyos productos son más cercanos a las habitaciones, pero más abundantes y pesados. En buena parte es la mujer la que carga. Para fabricar canastos y bolsos los Shuar usan casi exclusivamente materiales vegetales. Muy reducido es el uso de pieles.

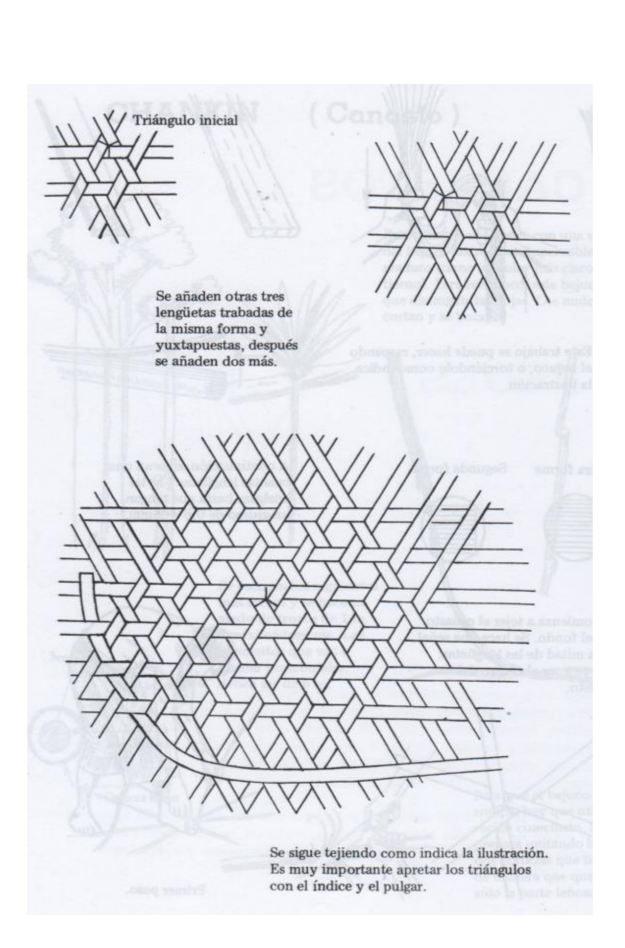
El problema del transporte de objetos que deben conservarse secos, en medio de una selva húmeda y lluviosa, los Shuar, lo han resuelto fabricando canastos cerrados e impermeables muy funcionales y estéticamente bien presentados.

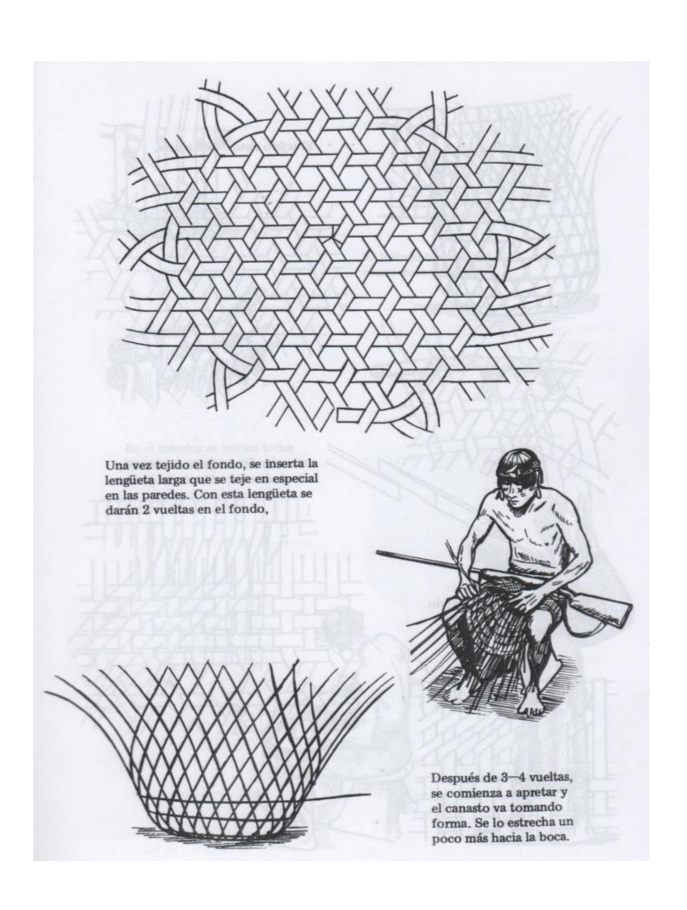
#### **CHANKIN**

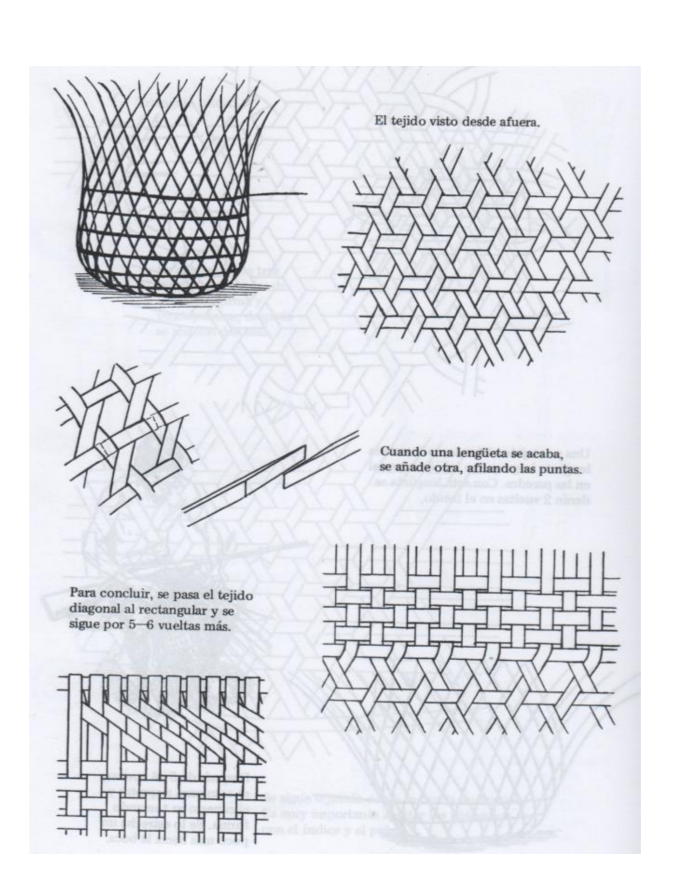
# (Canasto)

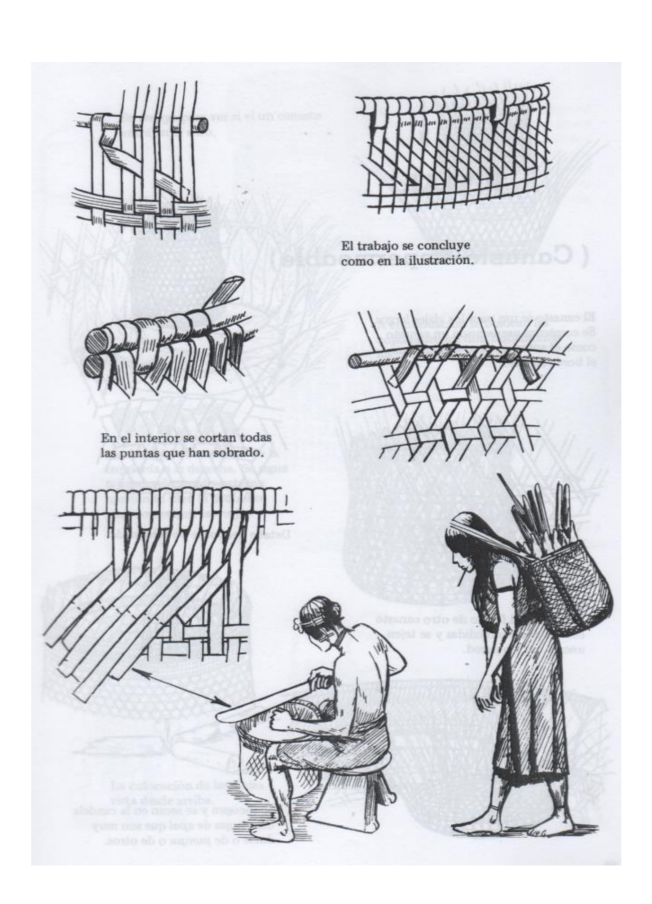




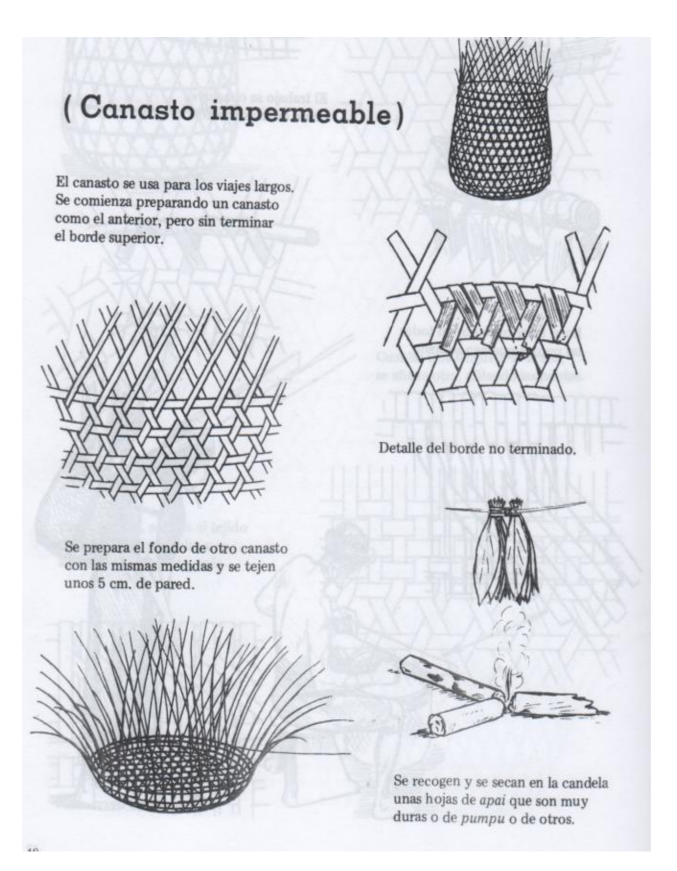


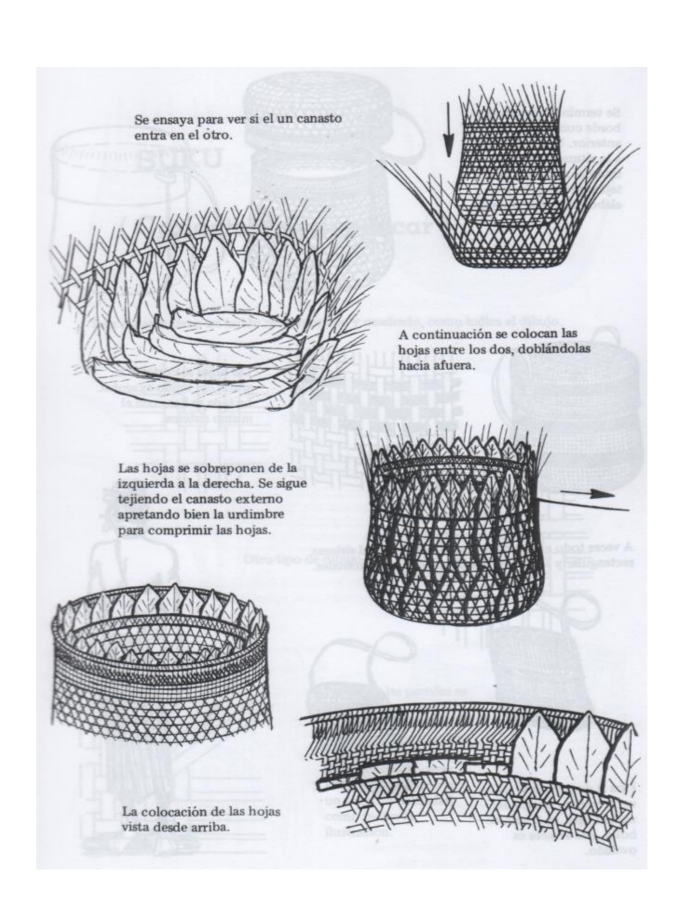






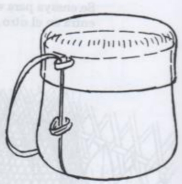
#### **PITIAK**





Se termina tejiendo el borde como en el canasto anterior. Una vez llegado a la altura del canasto interno, se comienza el tejido rectangular y se elabora el borde superior.









Las hojas se cortan a la altura del tejido exagonal. La tapa se hace con el mismo sistema.

A veces todo el canasto externo se teje con el sistema rectangular y se adorna con fajas negras horizontales.



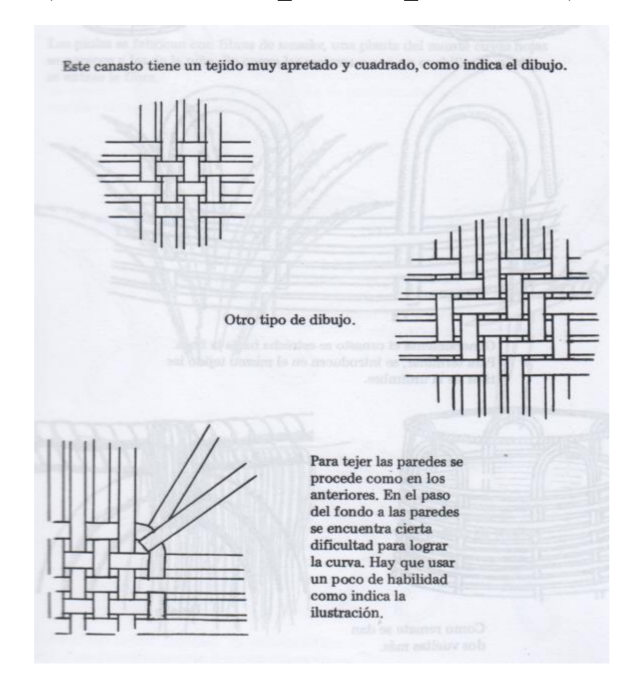
Para ir de cacería se utiliza un pequeño canasto del mismo tipo, en forma de bolsa, que a veces es ovalado.

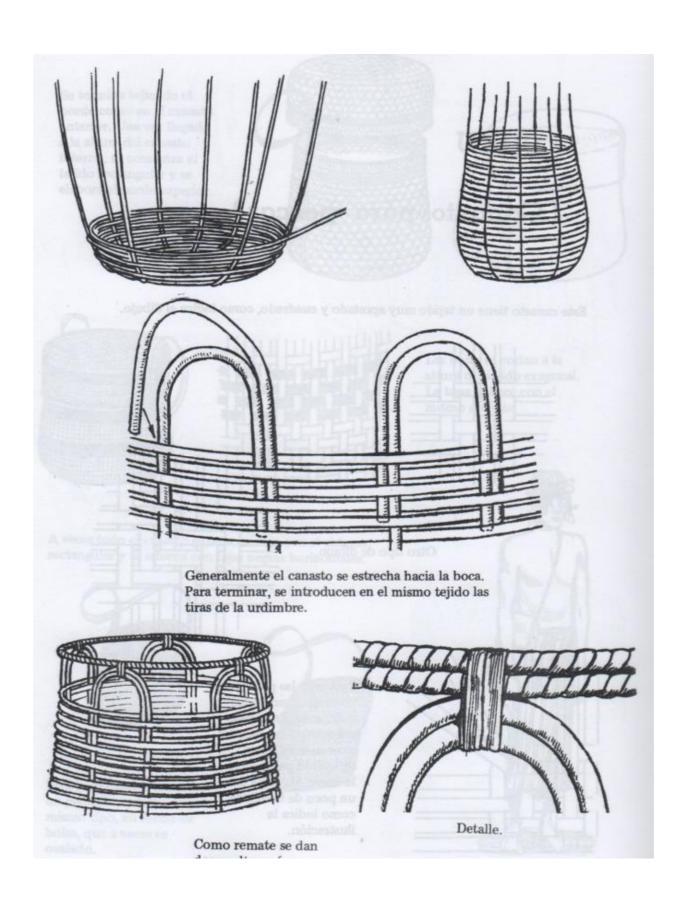




#### **SUKU**

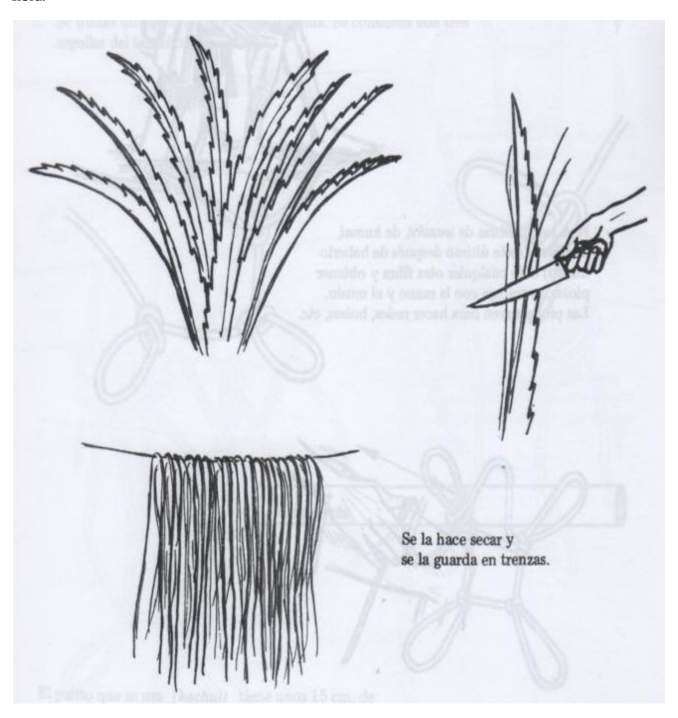
# (Canasto para pescar)

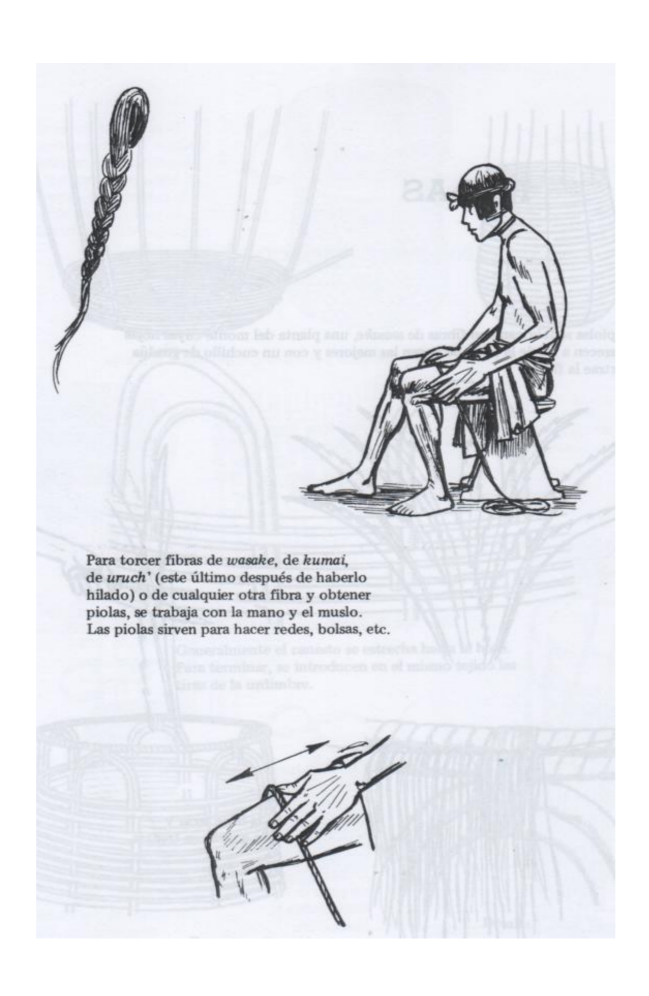




## **PIOLAS**

Las piolas se fabrican con fibras de *wasake*, una planta del monte cuyas hojas se parecen a las de la piña. Se cogen las mejores y con un cuchillo de guadúa se extrae la fibra.



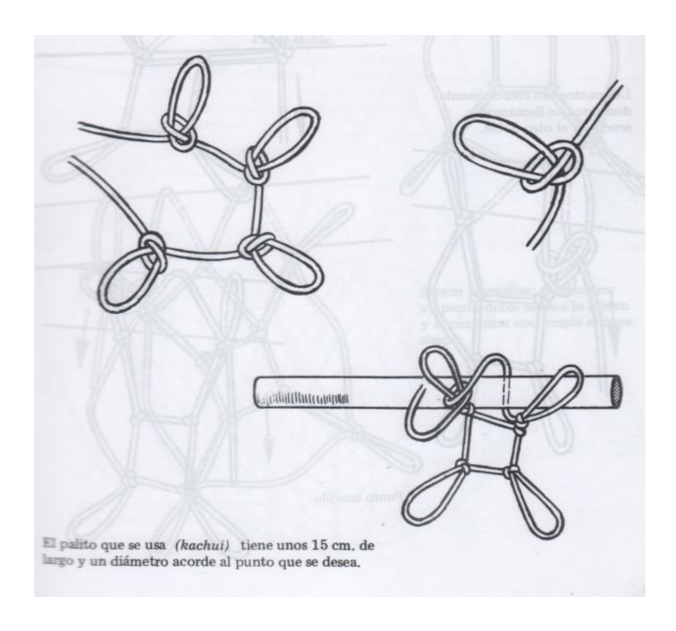


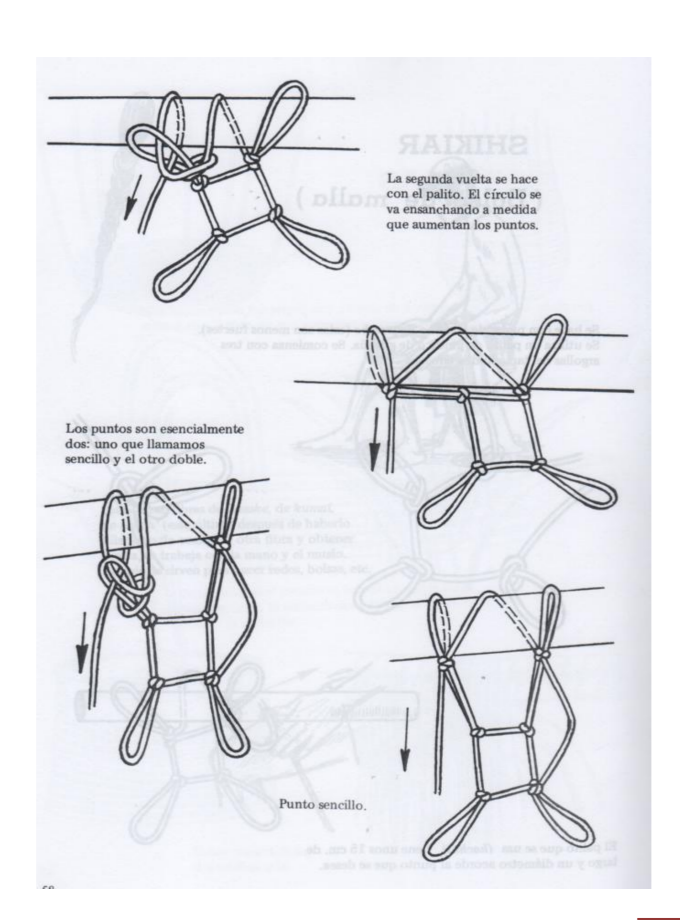
#### **SHIKIAR**

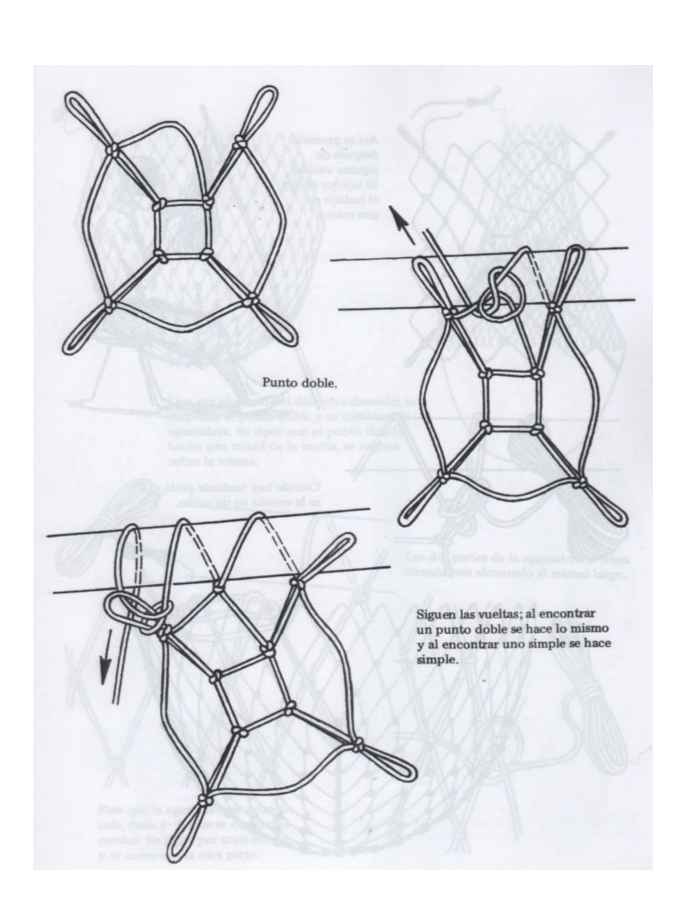
## (Bolso de malla)

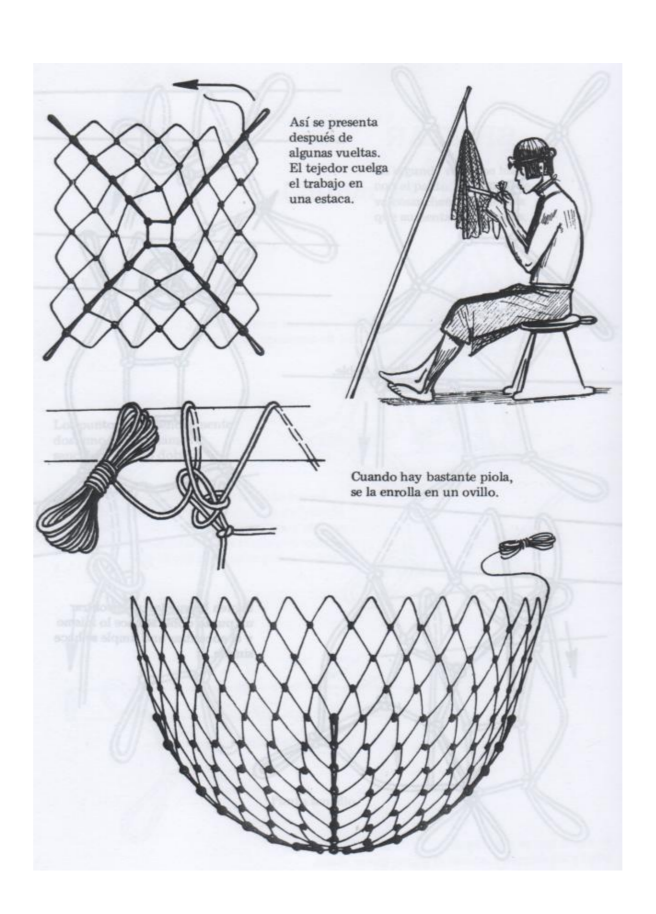
Se hace con piolas de kumai o de wasake (estas son menos fuertes).

Se utiliza un palito de pindo o de guadua. Se comienza con tres argollas del tamaño deseado.

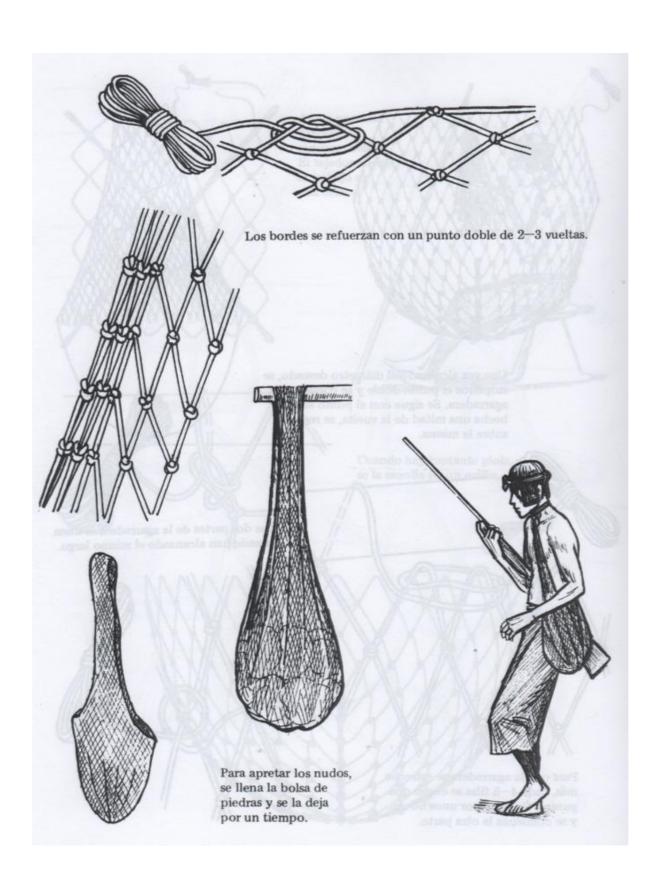






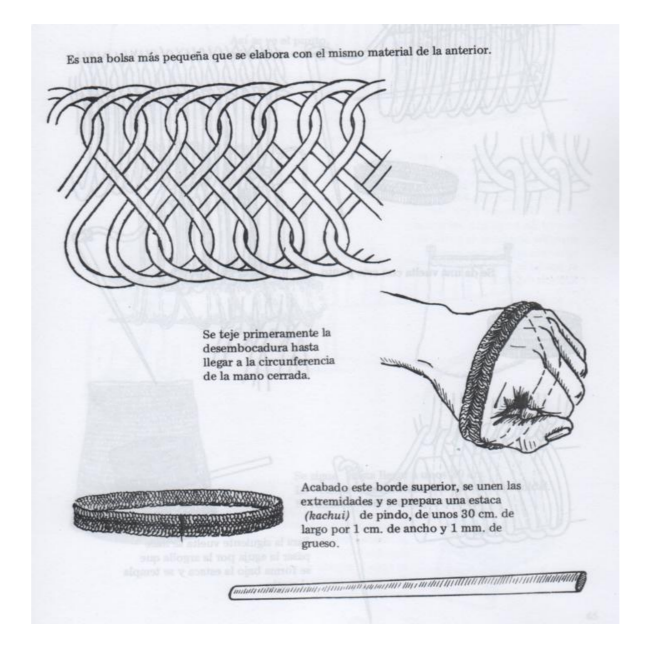


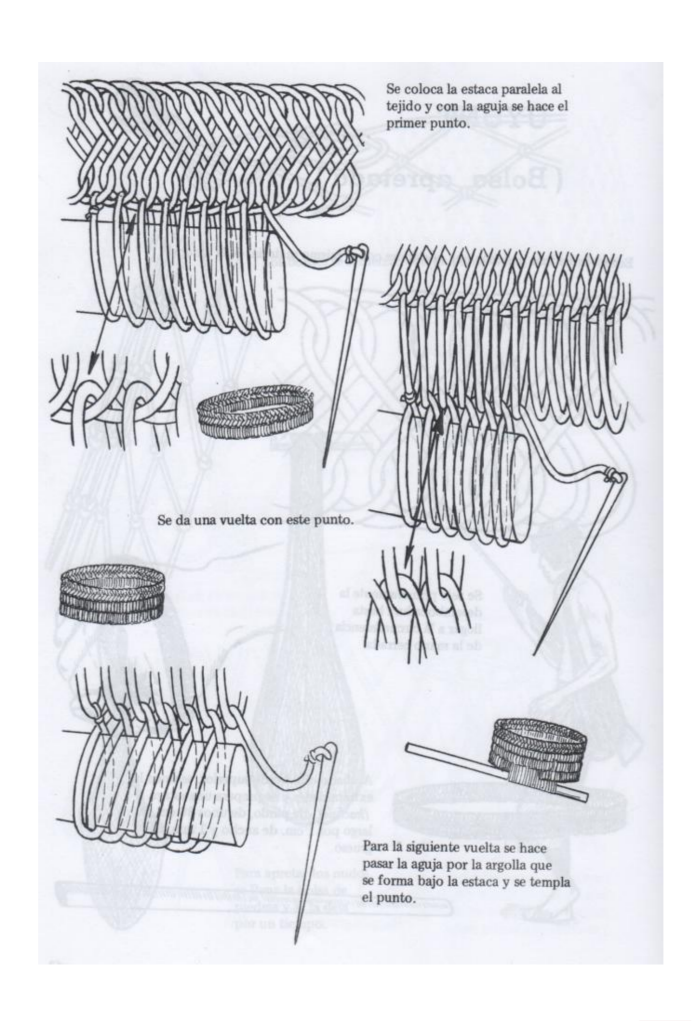


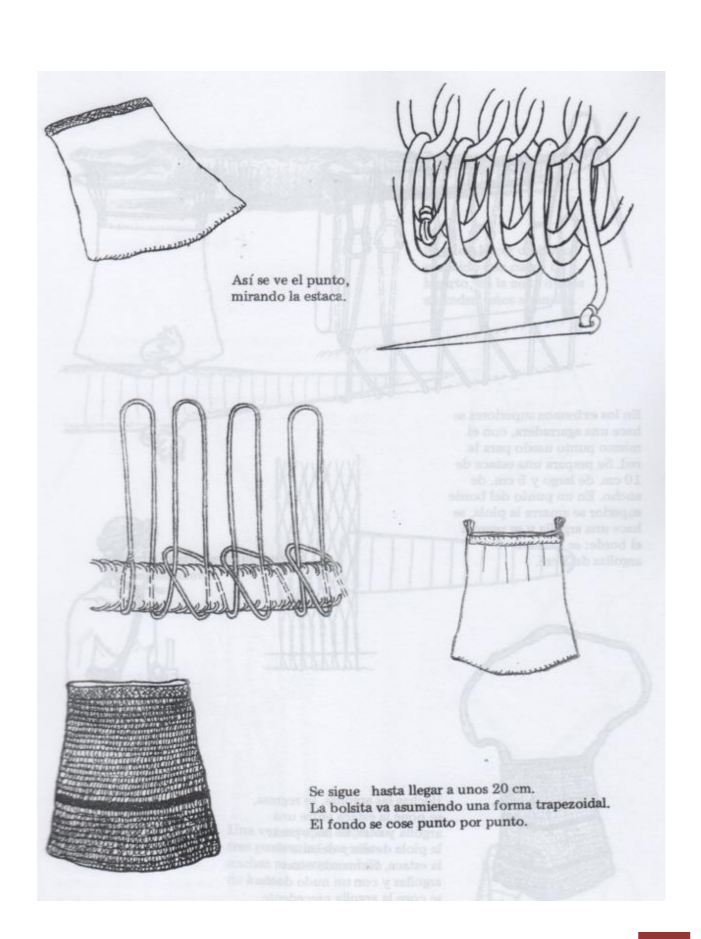


#### **UYUNT**

# (Bolsa apretada)



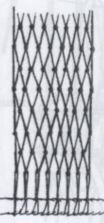


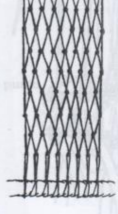






mismo punto usado para la red. Se prepara una estaca de 10 cm. de largo y 5 cm. de ancho. En un punto del borde superior se amarra la piola, se hace una argolla y se regresa el borde: se hacen 8-9 argollas de 3 cm.





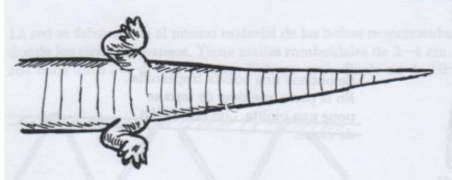


Hechas las argollas, se regresa, se pone la estaca entre una argolla y otra, se hace pasar la piola detrás y delante de la estaca, formando otras argollas y con un nudo doble se coge la argolla precedente. Se termina amarrando el extremo opuesto.





Se suele hacer un bolso parecido con cuero de lagarto, en la zona donde abundan estos animales.



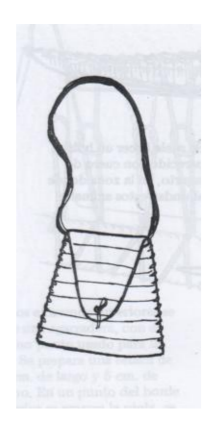
Se usa el cuero de la barriga que es más suave.





Una vez seco, se dobla en tres partes: las dos más anchas se cosen con hilo de *kumai*.

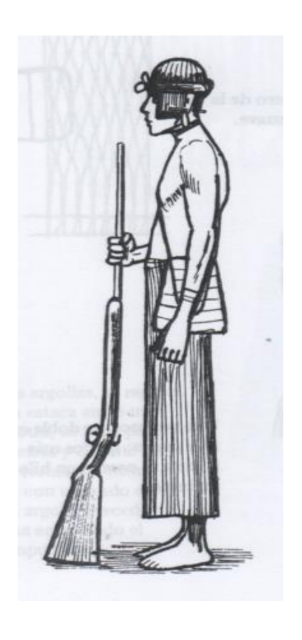




Se obtiene una bolsita trapezoidal

En la parte que sirve de tapa se pone una piolita,

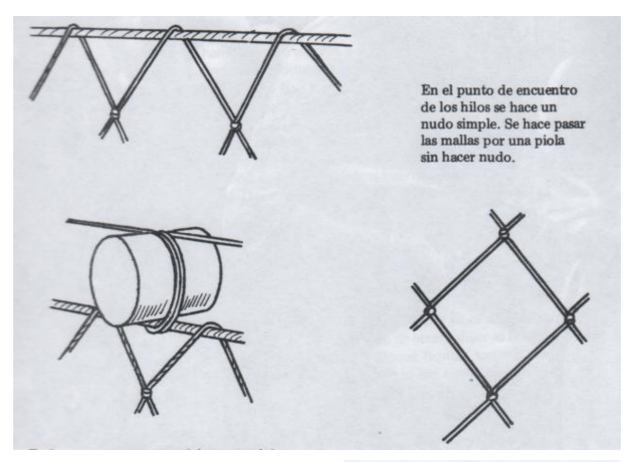
Con la función de cierre



#### **NEKA**

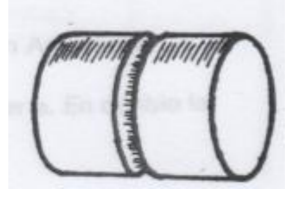
## (Red)

La red se fabrica con el mismo material de las bolsas mencionadas que se usa donde los ríos son mansos. Tiene mallas romboidales de 3-4 cm. de lado. La red tiene unos 30-40 cm. de alto. El largo varía. Suele ser de 10-12 m.

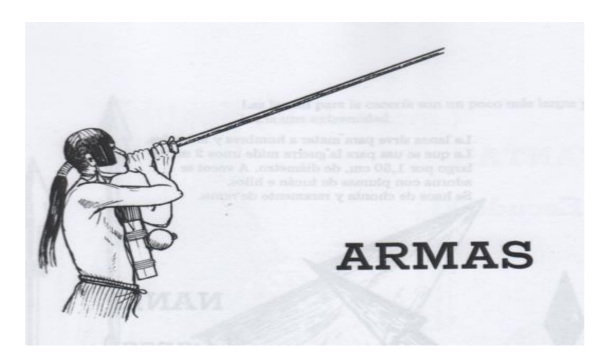


En la parte superior, paralela a esta piola, corre otro más delgado. Cada 30 - 40 cm. da unas vueltas alrededor de unos segmentos de madera muy liviana y coge también la piola inferior. Estos trocitos de madera (2 - 3 cm. de diámetro), sirven de flotadores.

Para que no resbalen, se les practica una ranura.







Los Shuar se han hecho acreedores a una merecida fama de pueblo guerrero. Por siglos su indómita actitud frente a todo tipo de invasores ha sido juzgada como algo negativo, pero hoy se ve claramente que tiene el merito de haberles permitido sobrevivir y conservarse libres.

De todas maneras hay que tener en cuenta que las guerras de los Shuar se han dirigido solo excepcionalmente hacia los pueblos extraños: su beligerancia se han manifestado casi siempre en enfrentamientos internos. Antropólogos, sociólogos y ecólogos siguen formulando las mas distintas hipótesis sobre el por que de este fenómeno.

Lo que aquí interesa es simplemente ver la herramienta que han elaborado y utilizado con fines bélicos. Se trata de algo muy sencillo, extraído de manera exclusiva del mundo vegetal.

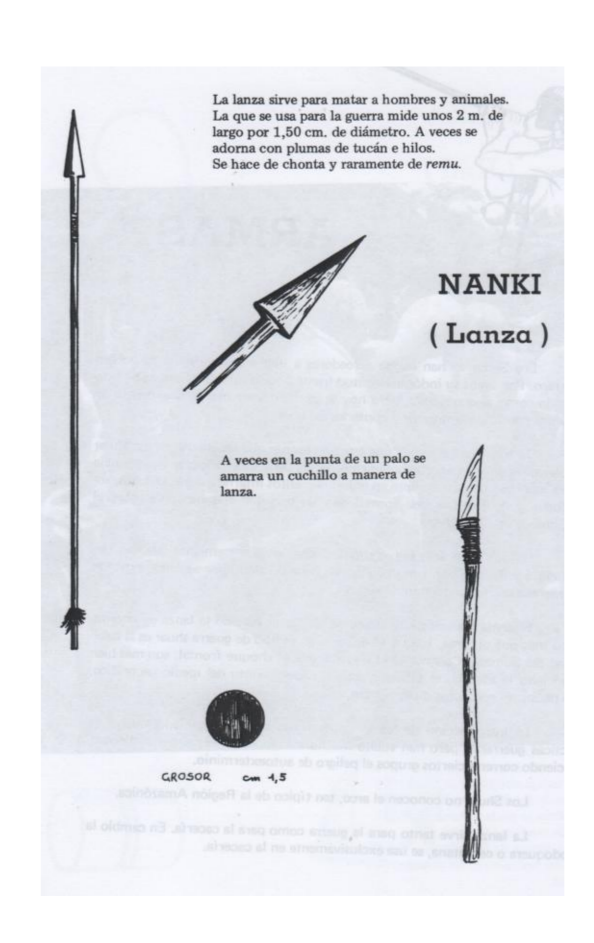
El arma tradicional y típica de los Shuar ha sido la lanza de chonta.

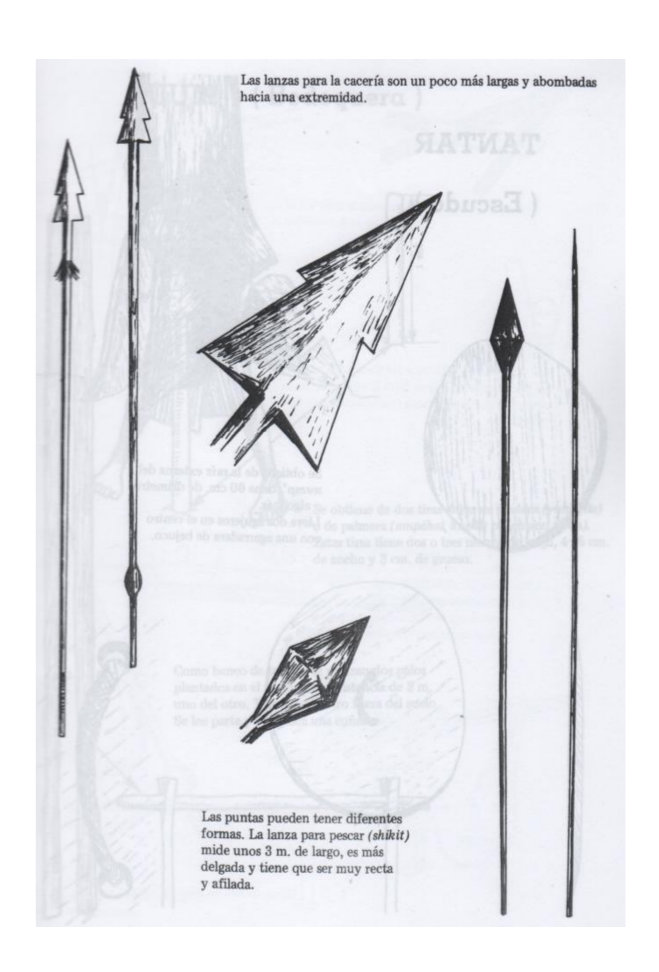
Pero más que el arma, lo que es decisivo en el tipo de guerra Shuar es la habitabilidad del hombre. Casi nunca el Shuar acude al choque frontal: son mas bien esenciales la astucia, el saber esperar, el conocimiento del medio geográfico, los pacientes contactos diplomáticos.

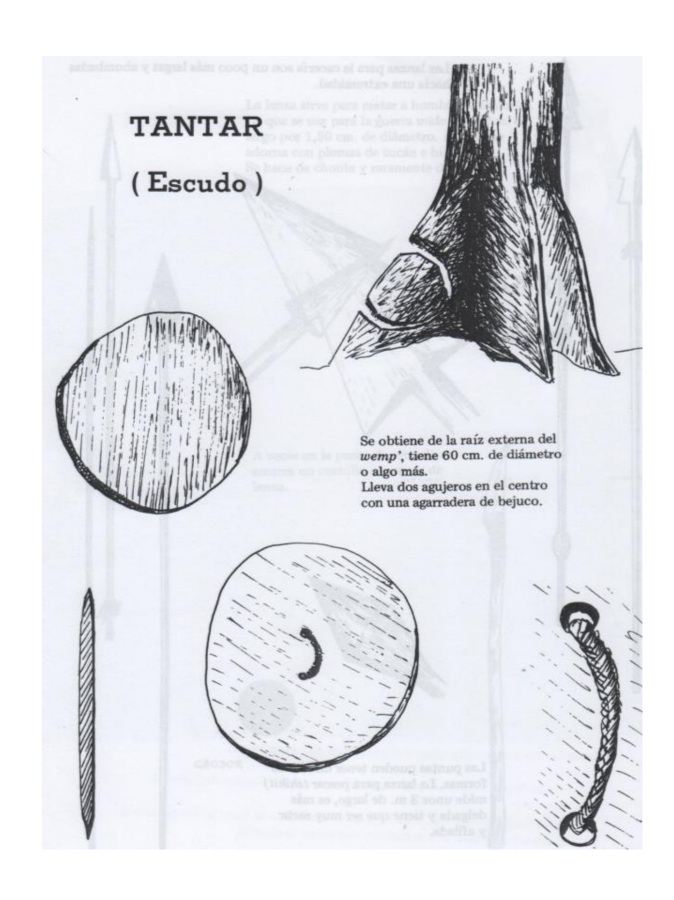
La introducción de las armas de fuego no han cambiado mucho las tácticas guerreras, pero han vuelto mucho más mortales los enfrentamientos, haciendo correr a ciertos grupos el peligro de auto exterminio.

Los Shuar no conocen el arco, tan típico de la Región Amazónica.

La lanza sirve tanto para la guerra como para la cacería. En cambio la bodoquera o cerbatana, se usa exclusivamente en la cacería.

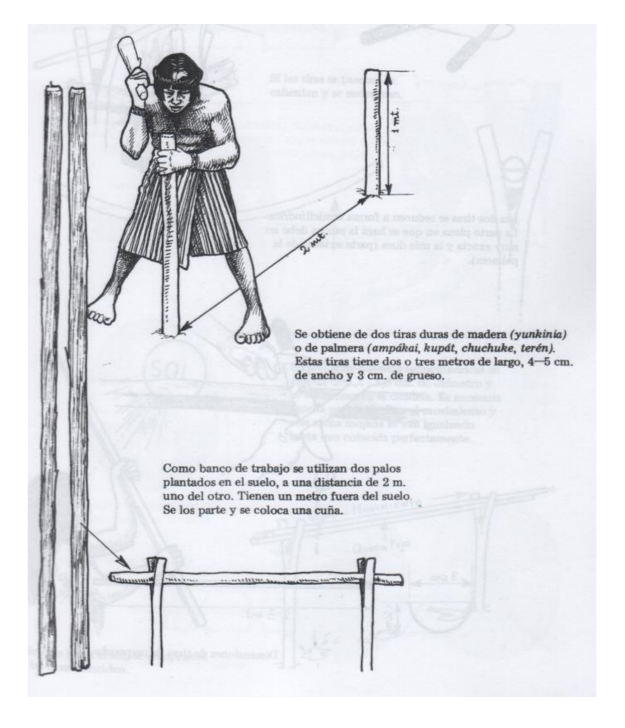


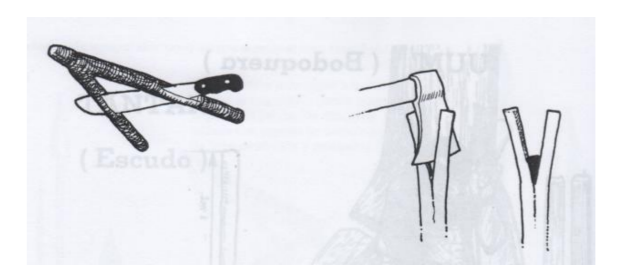




## **UUM**′

# (Bodoquera)

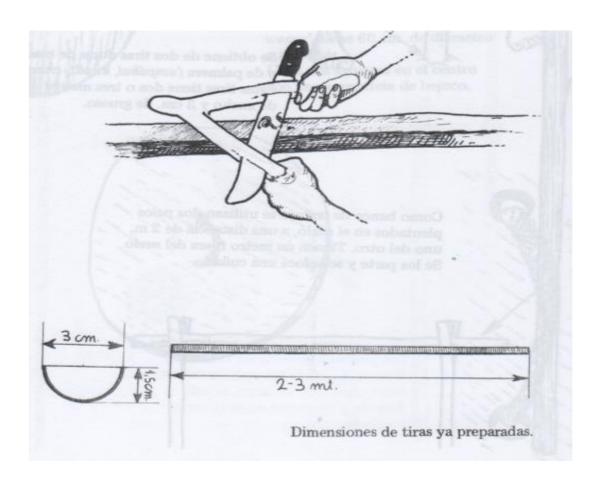


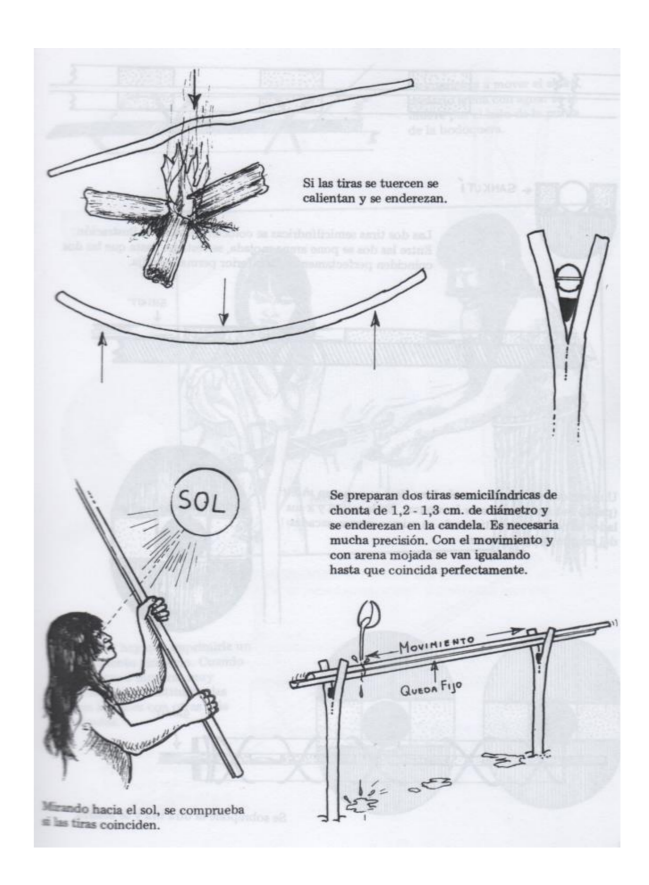


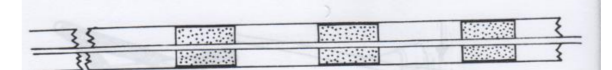
Las dos tiras se reducen a forma semicilíndrica.

La parte plana en la que se hará la ranura debe

Ser muy exacta y la más dura (parte externa de la palmera)





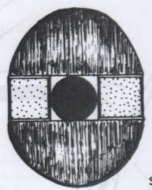




Las dos tiras semicilíndricas se colocan como en la ilustración: Entre las dos se pone arena mojada, se restrega hasta que las dos coinciden perfectamente. La inferior permanece fija.



Una vez que las dos tiras están bien lisas se pone un *shikit* (palito redondo para cavar la ranura). En la mitad y a sus lados se colocan unas tiritas de su mismo grosor, sacadas del meollo de una palmera.

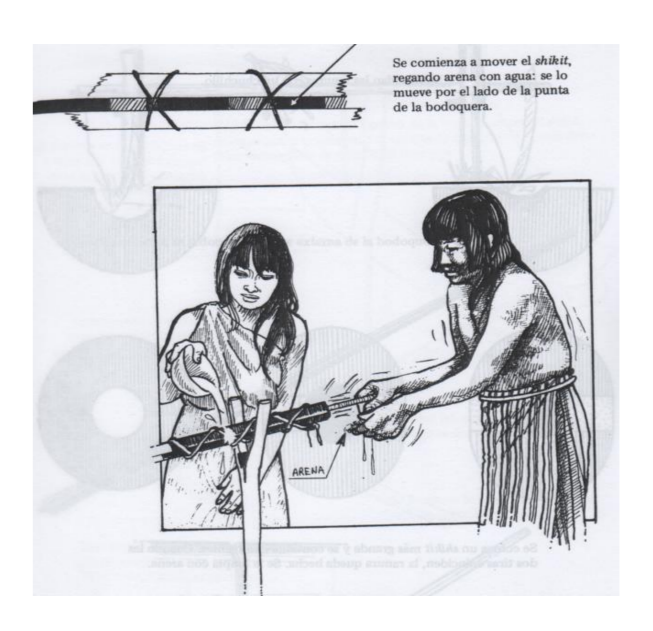


SECCION

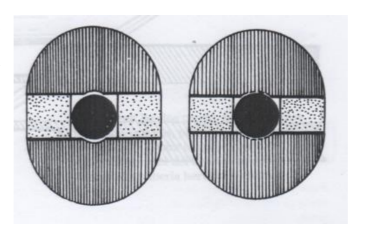
SHIKIT'

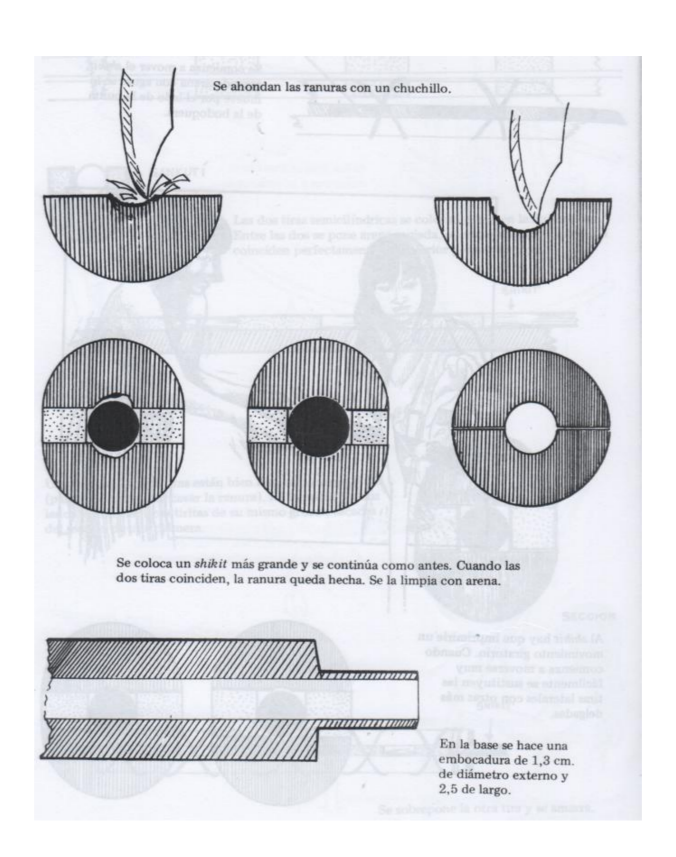


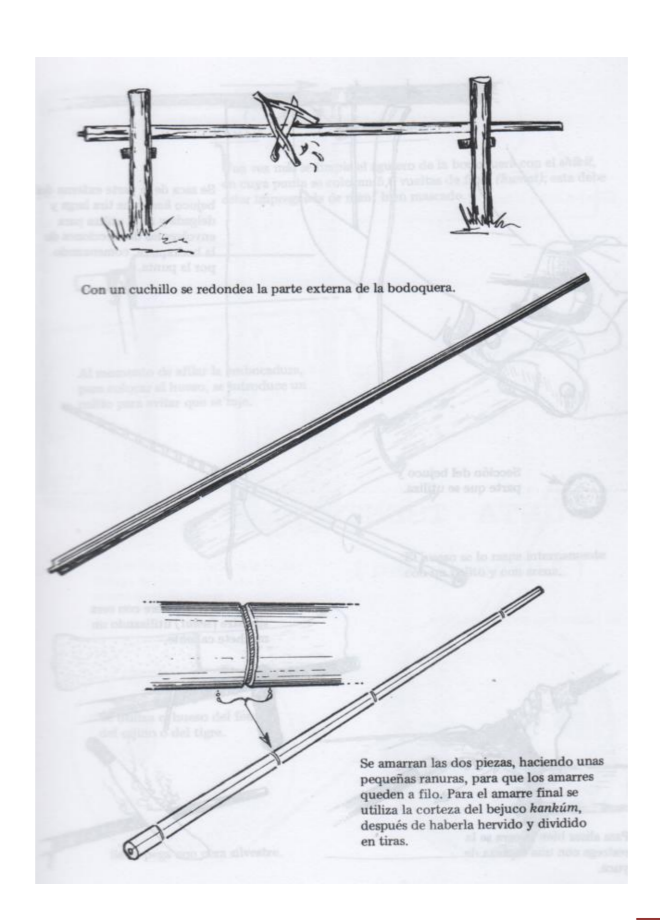
Se sobrepone la otra tira y se amarra.

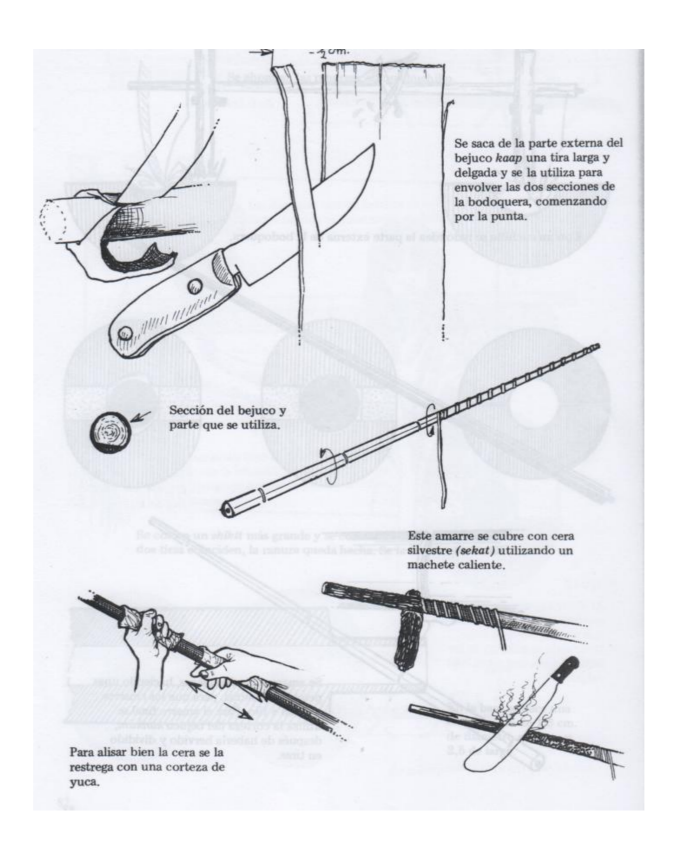


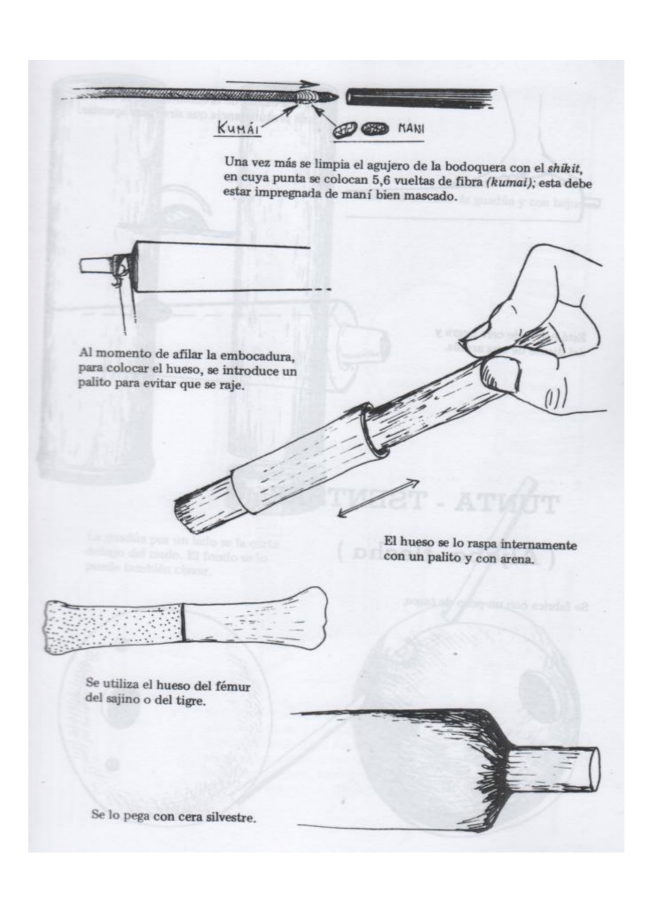
Al shikit hay que imprimirle un movimiento giratorio. Cuando comienza a moverse muy fácilmente se sustituyen las tiras laterales con otras más delgadas.







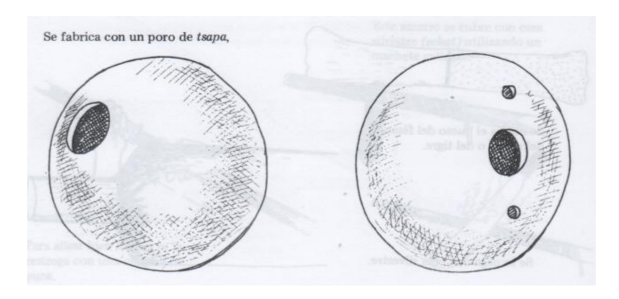


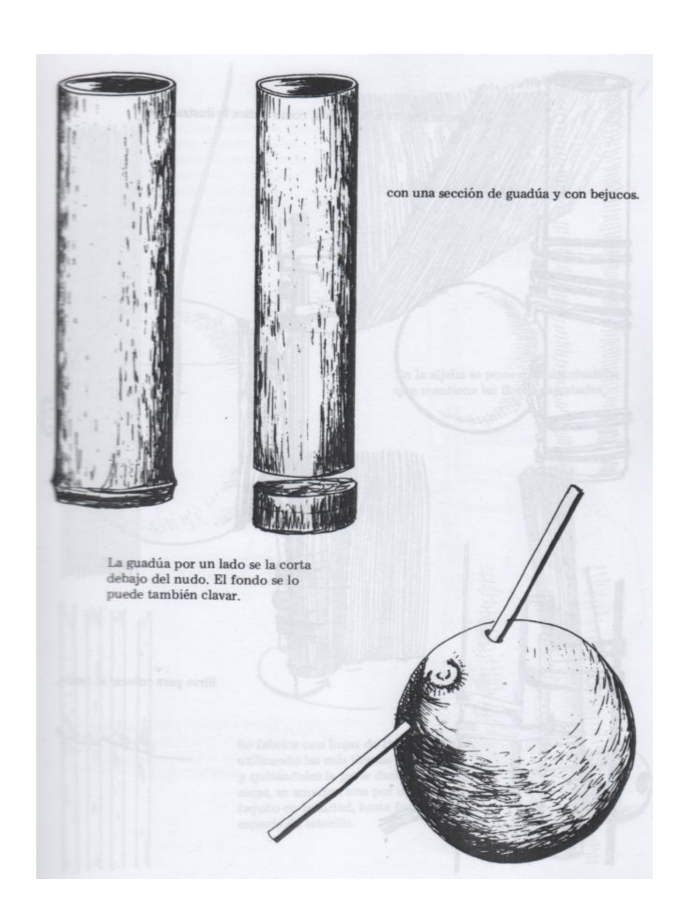


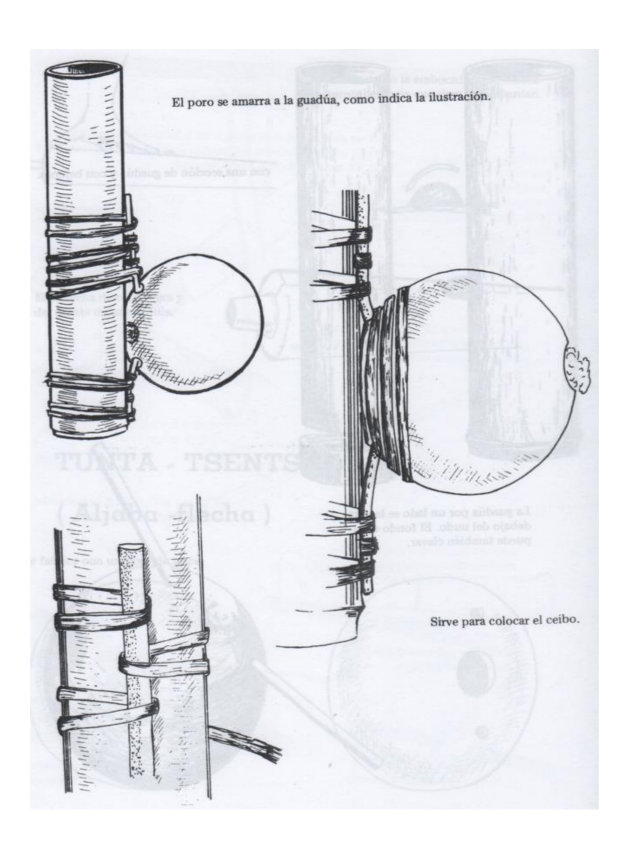


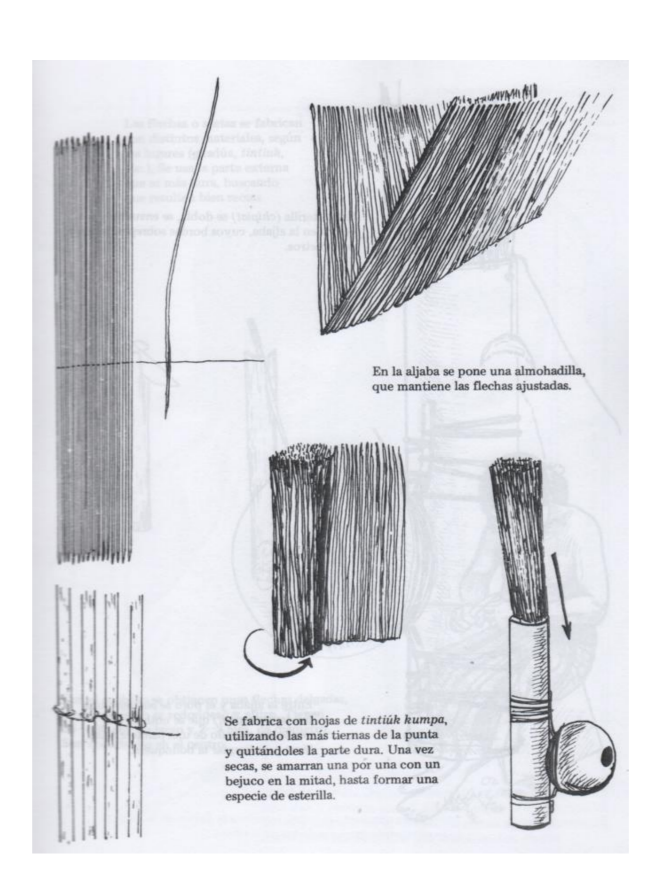
# TUNTA – TSENTSAK

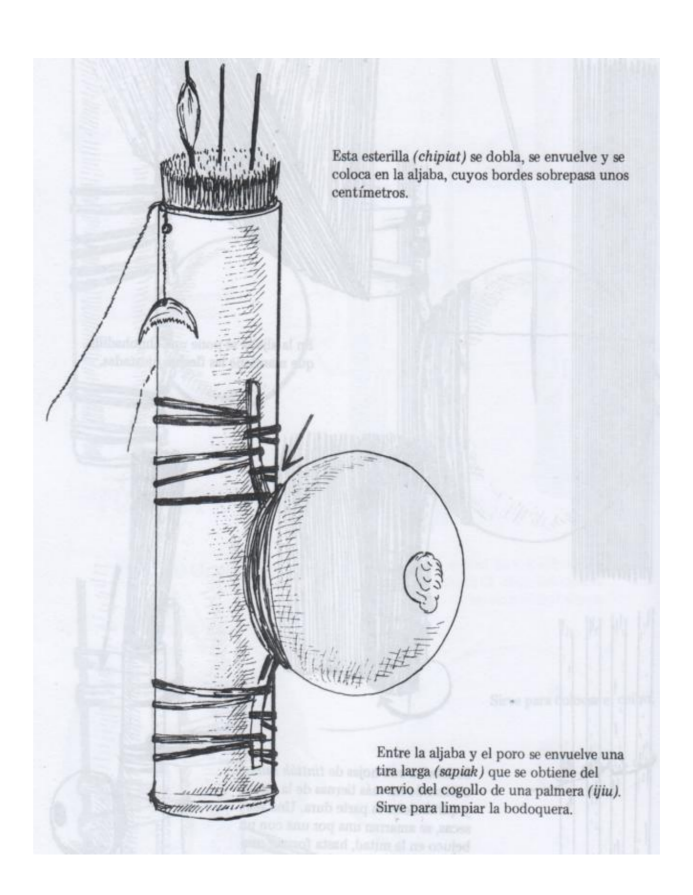
# (Aljaba – flecha)





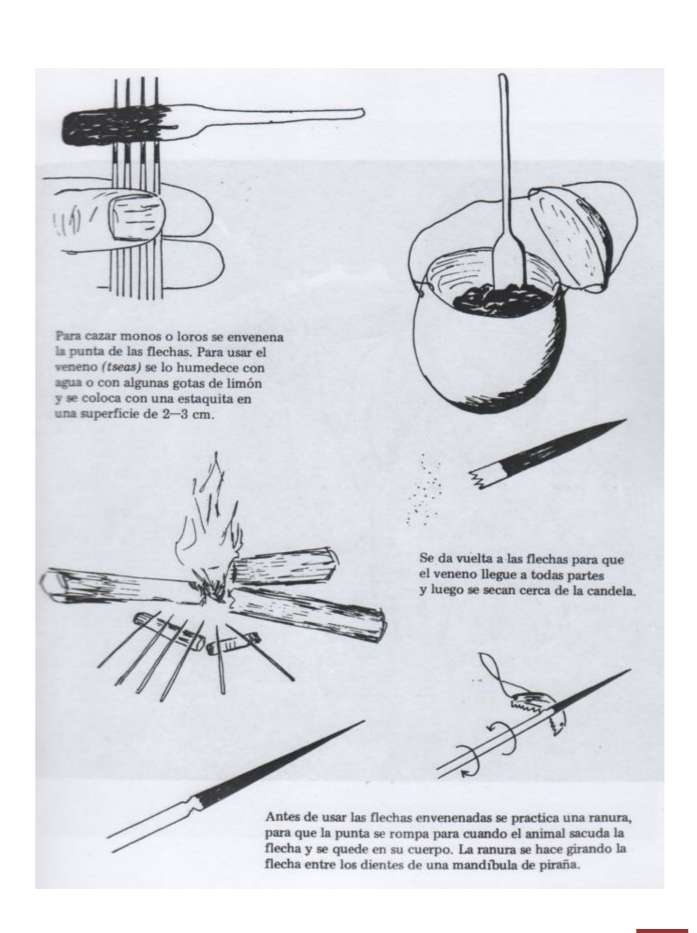


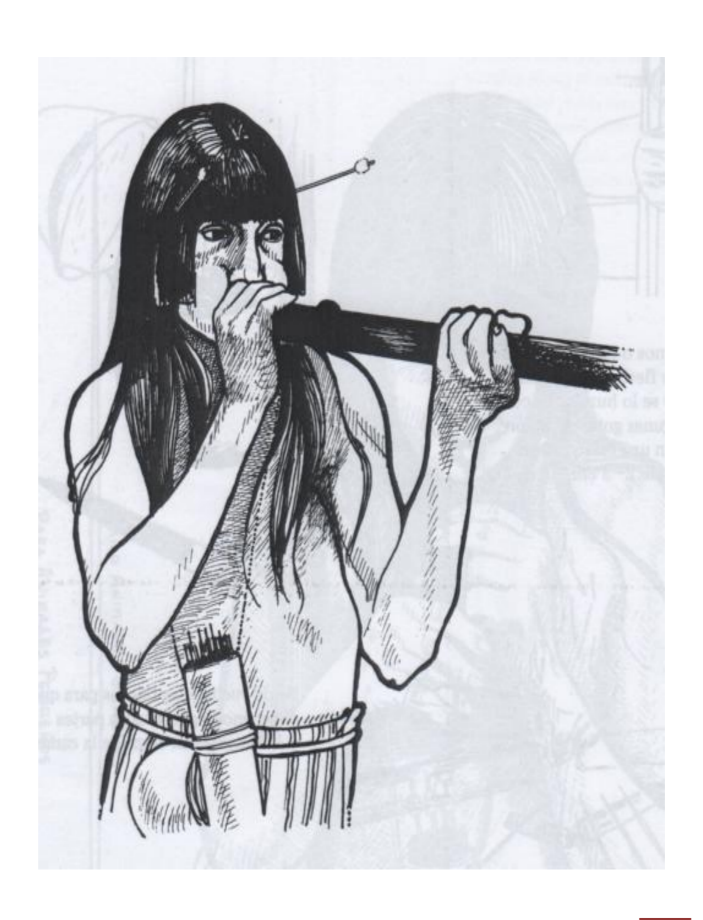


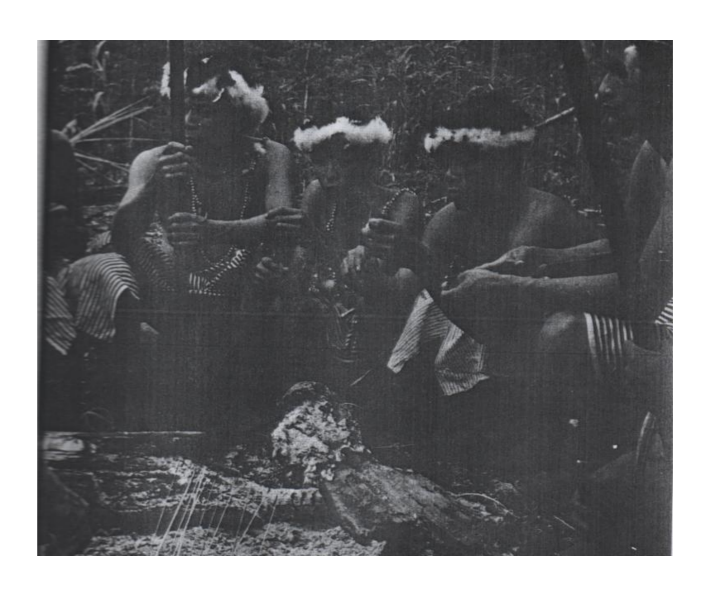


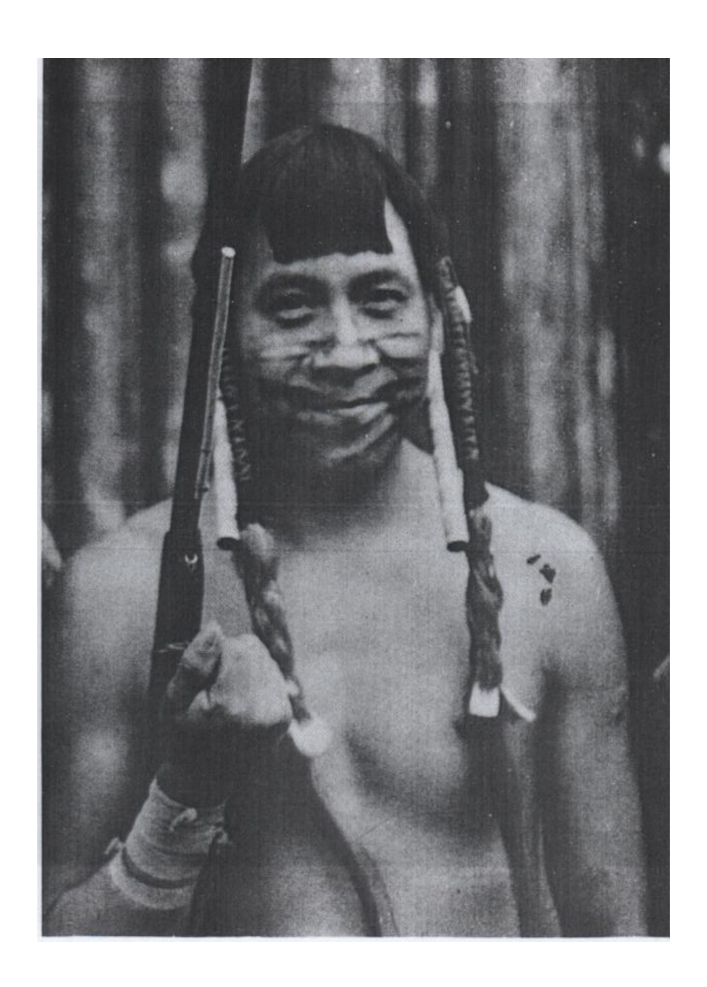


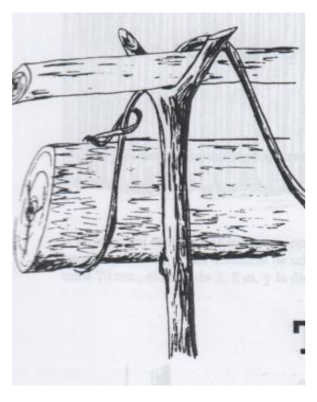












#### **TRAMPAS**

Decir que los Shuar son un pueblo de cazadores no es exacto, porque los productos de la cacería no constituyen el elemento principal de su alimentación. Con esto tampoco se quiere afirmar que las proteínas animales obtenidas de la selva no resulta un rubro importante en su dieta.

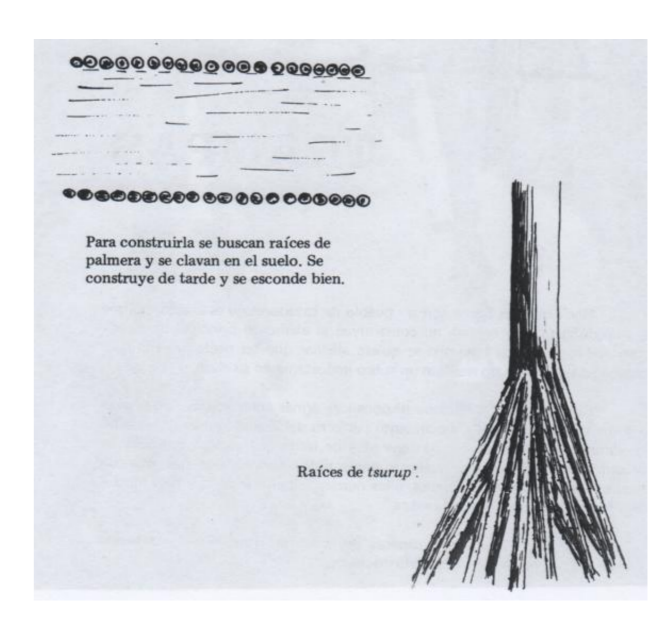
Como cazadores ellos no disponen de armas complicadas pero poseen algo más importantes: el conocimiento perfecto del medio ambiente, y de las costumbres de los animales; la capacidad de imitar sus voces y descubrir su presencia por el olor o por huellas imperceptibles. Todo esto permite que con medios extremadamente simples, ellos puedan adueñarse de los animales mucho más fuertes y veloces que el hombre.

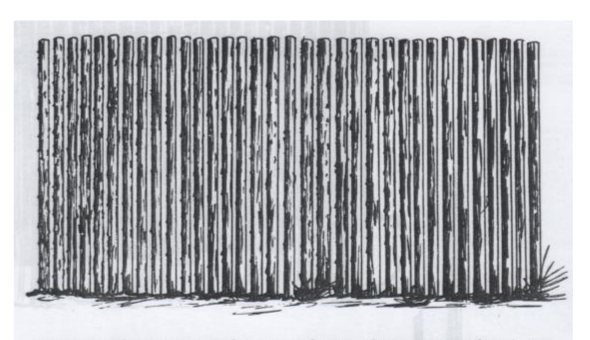
Las trampas que son capaces de construir constituyen una buena prueba de la verdad de estas afirmaciones.

## **CHINIA**

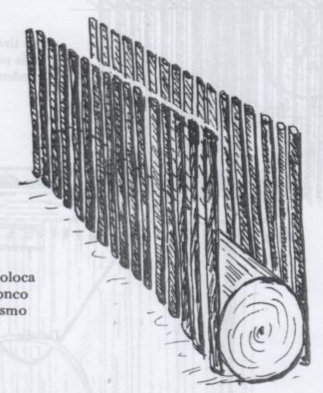
# (Trampa para guatusas)

Esta trampa sirve para cazar animales que suelen recorrer un mismo camino, como el armadillo, la guanta o la guatusa.

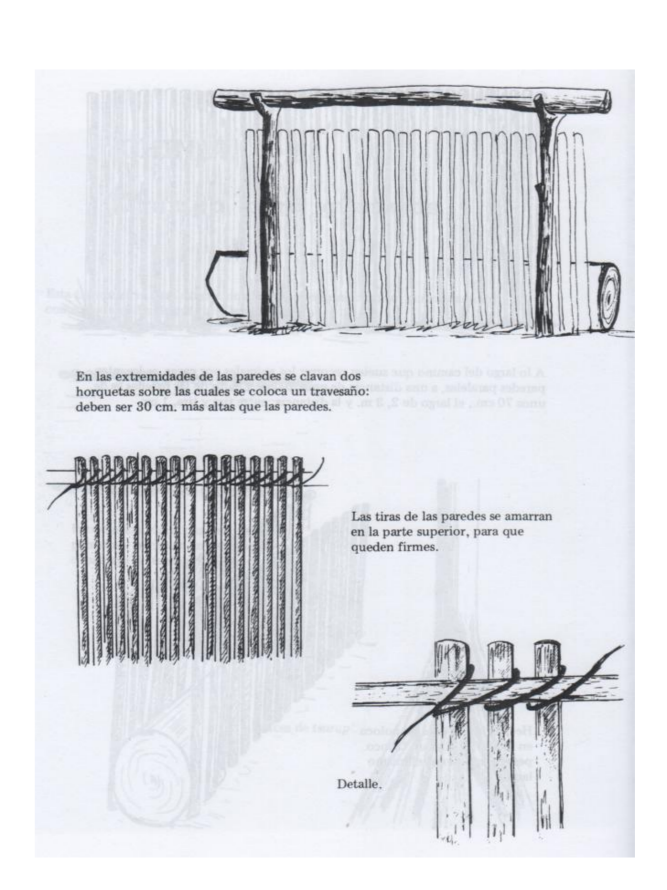


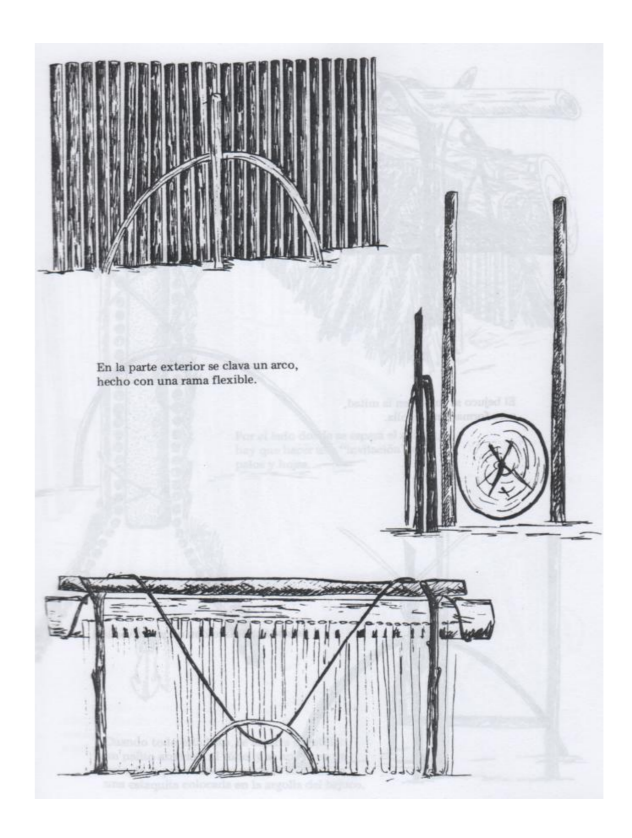


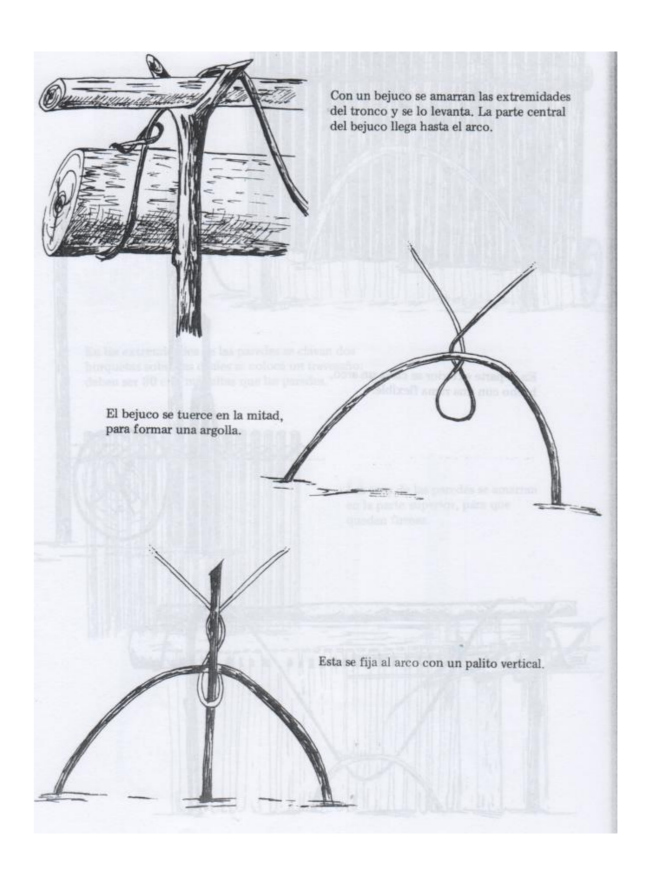
A lo largo del camino que suelen recorrer los animales por cazar, se levantan paredes paralelas, a una distancia de unos 20 cm. El alto de las paredes es de unos 70 cm., el largo de 2, 3 m. y la distancia, entre tira y tira, 1 cm.

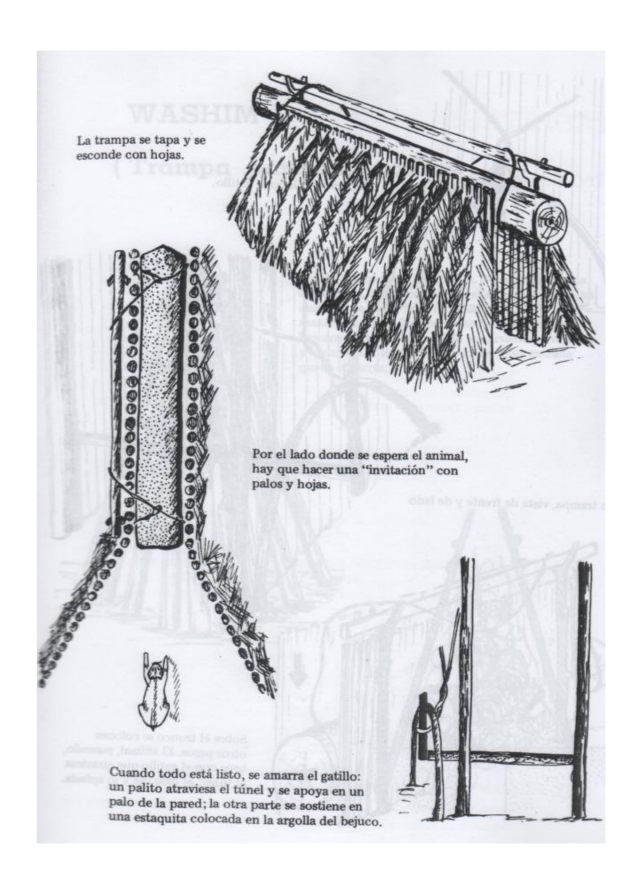


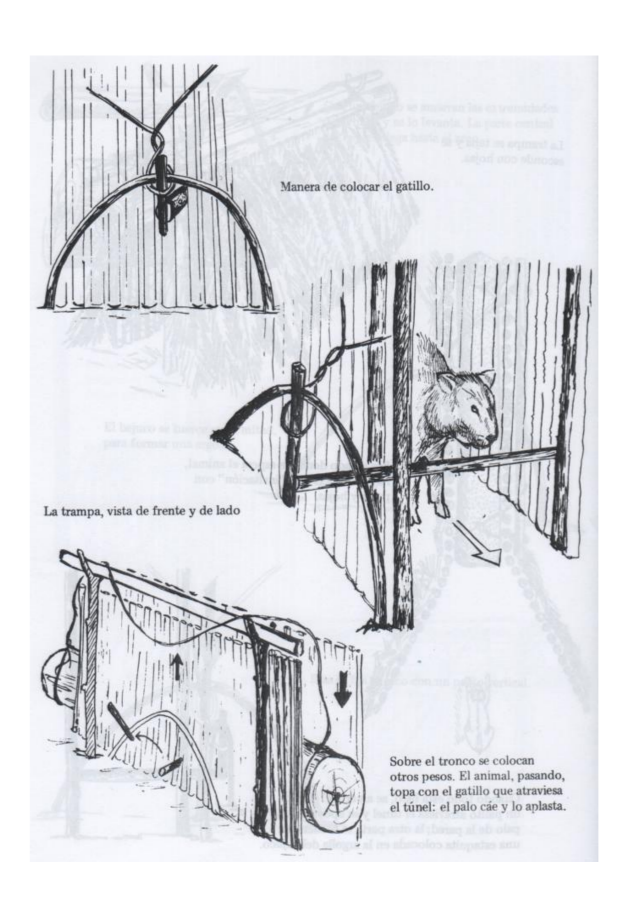
Hechas las paredes, se coloca en medio de ellas un tronco pesado, que tenga el mismo largo.











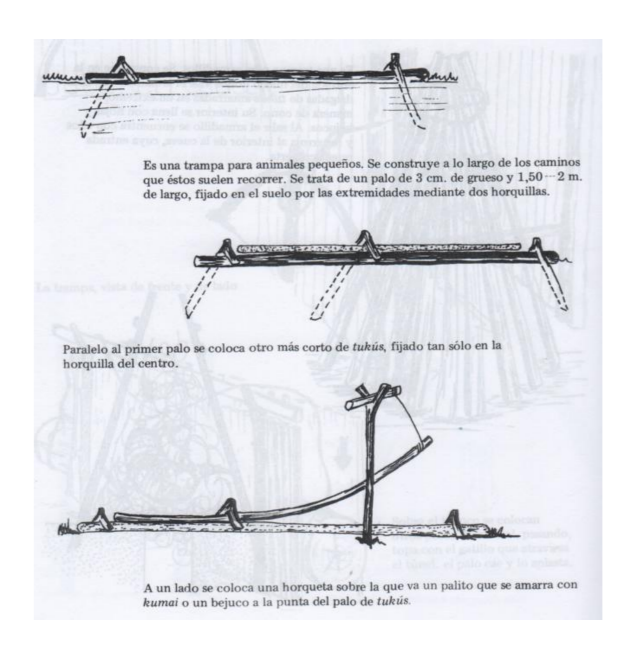
## **WASHIM**

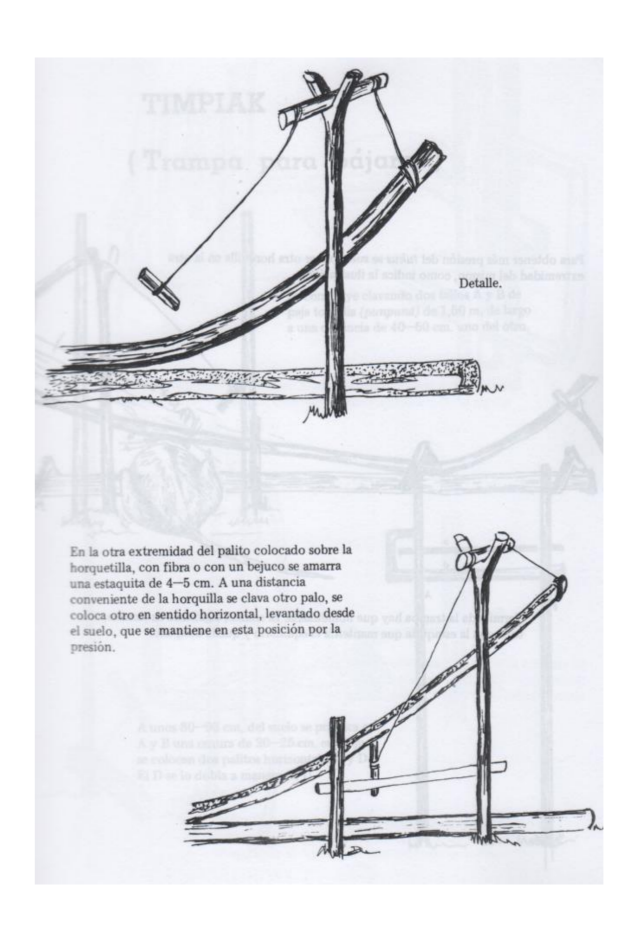
#### (Trampa para armadillos)

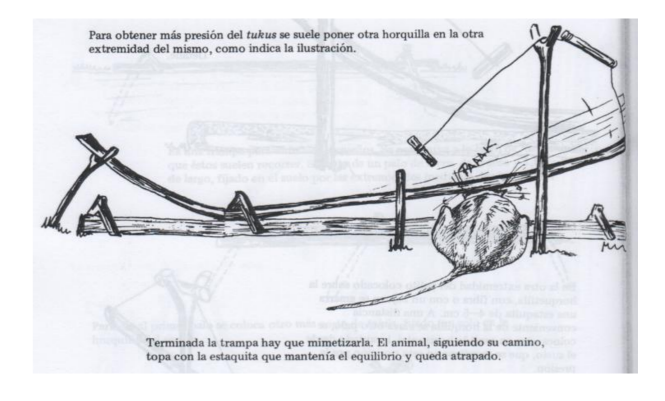


## **TASHITASH'**

#### (Trampa par animales pequeños)



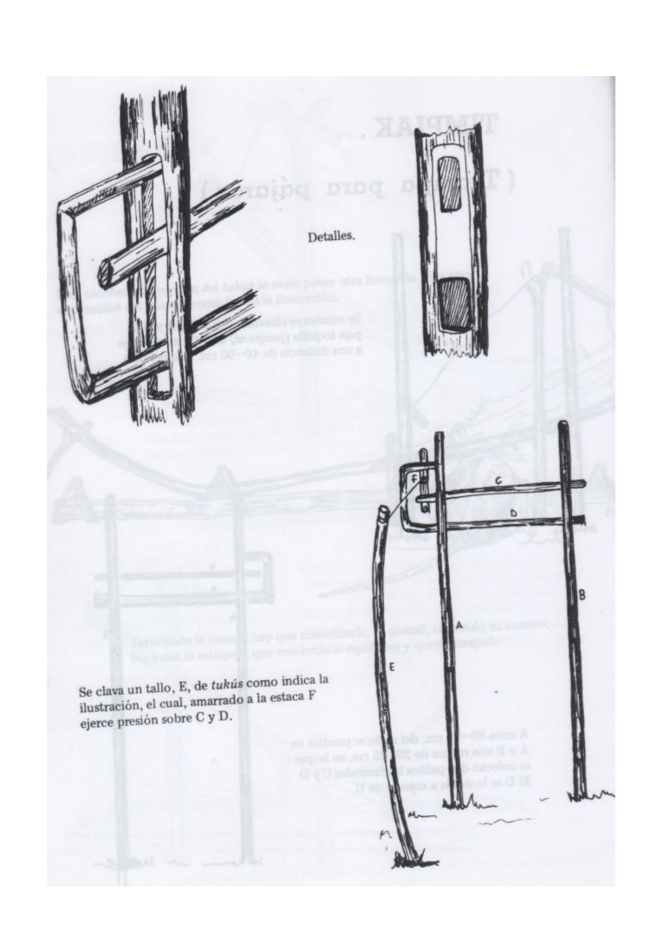


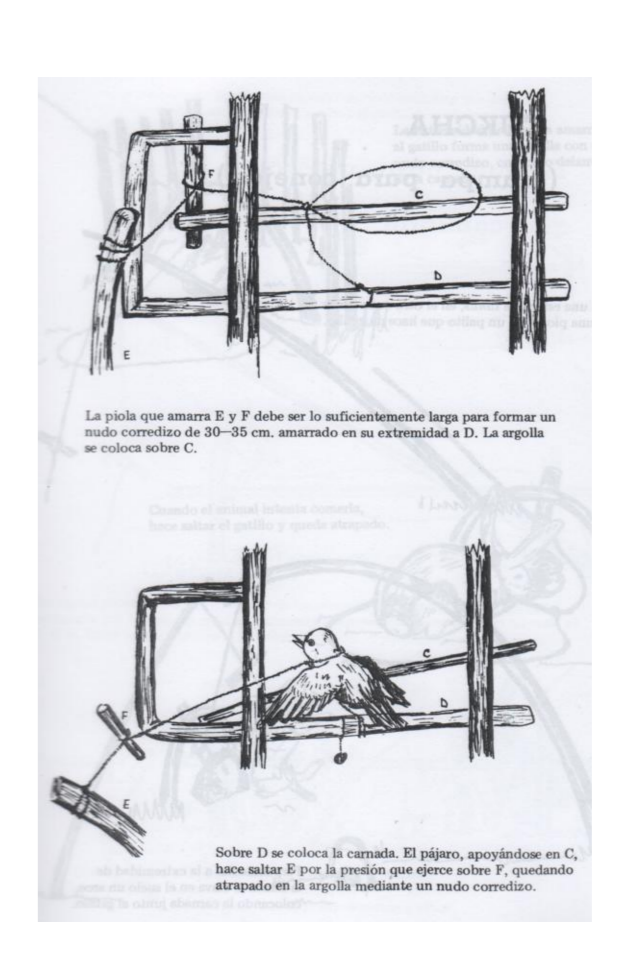


## **TIMPIAK**

## (Trampa para pájaros)



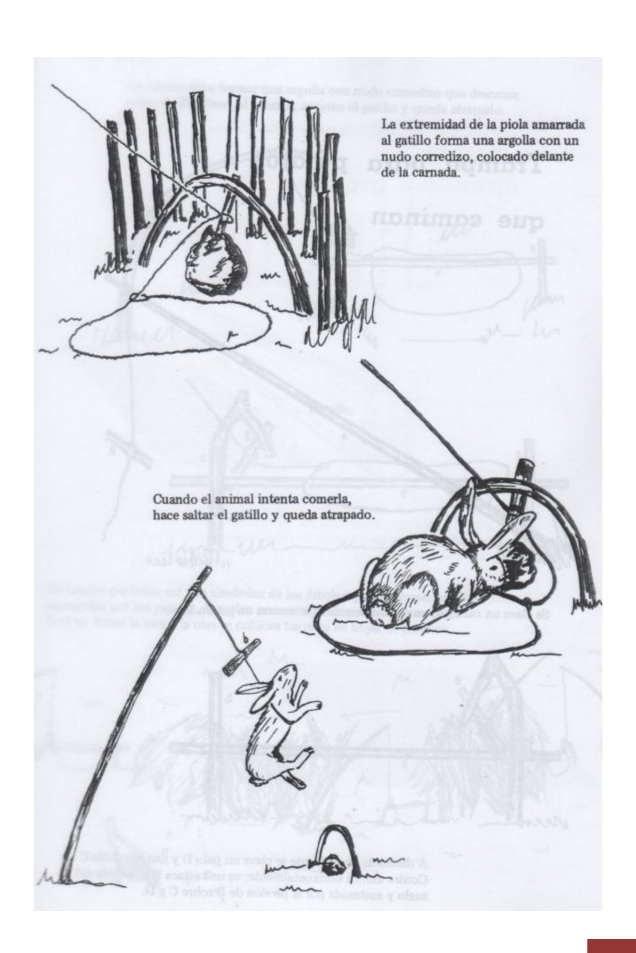




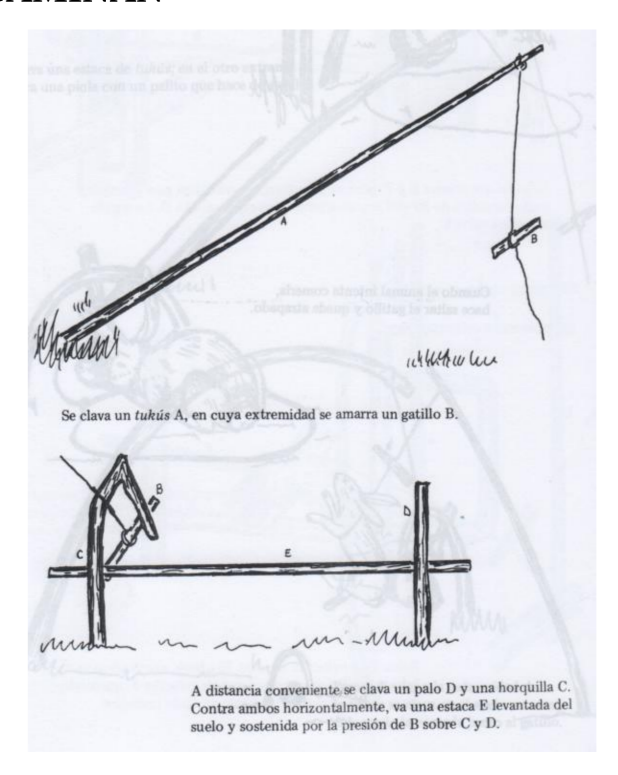
# **TUKCHA**

#### (Trampa para conejos)



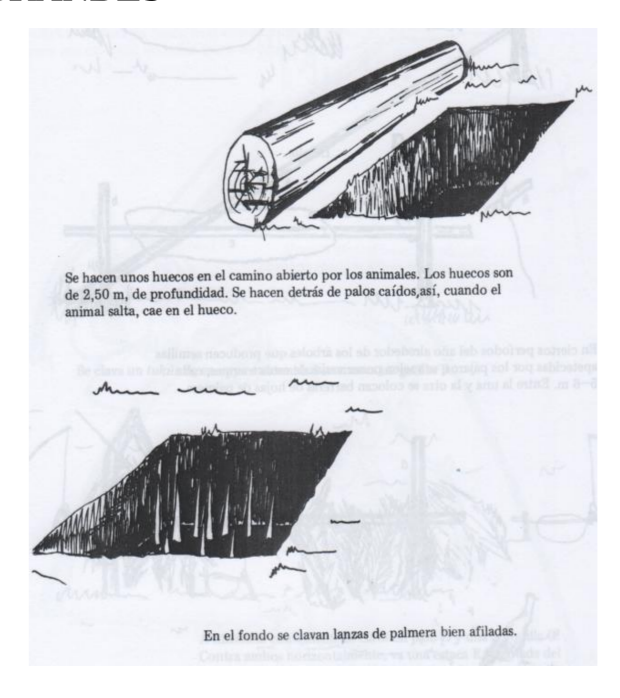


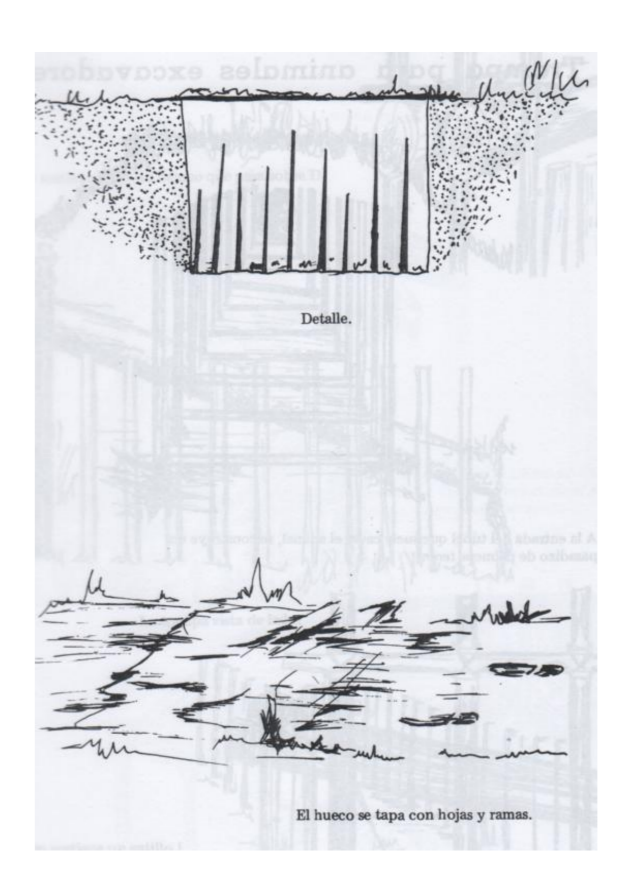
# TRAMPA PARA PAJAROS QUE CAMINAN

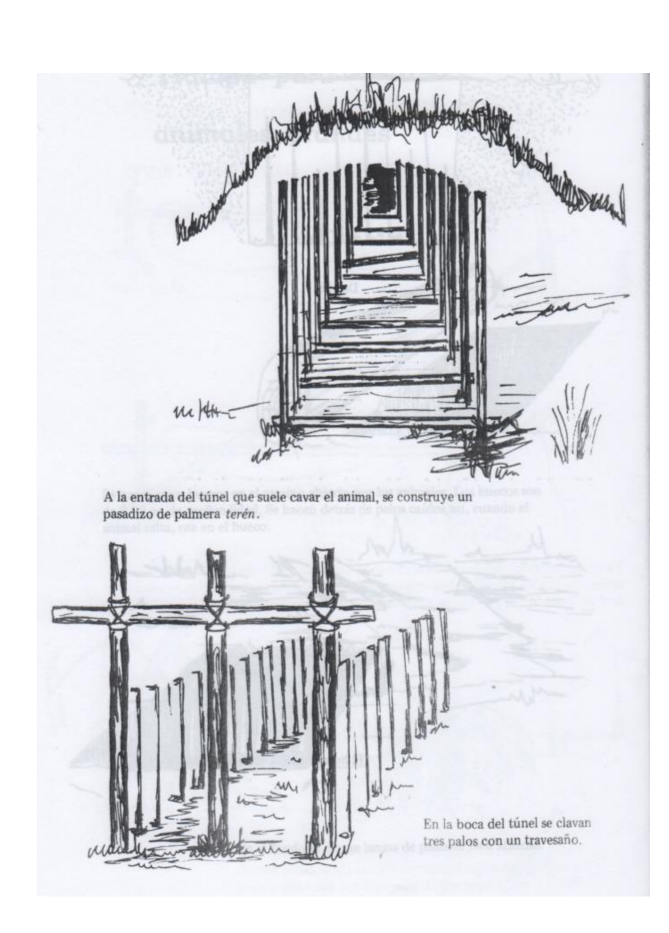


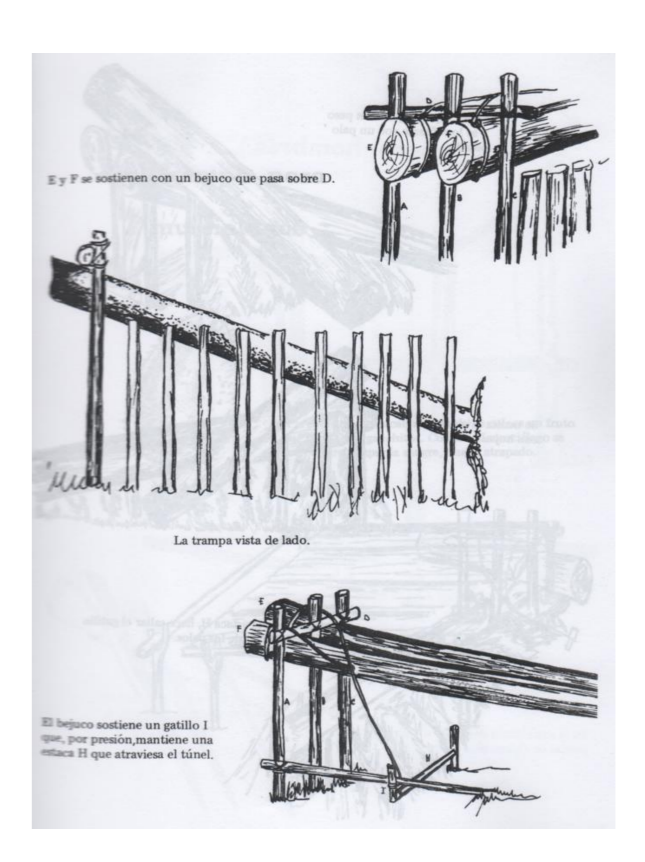


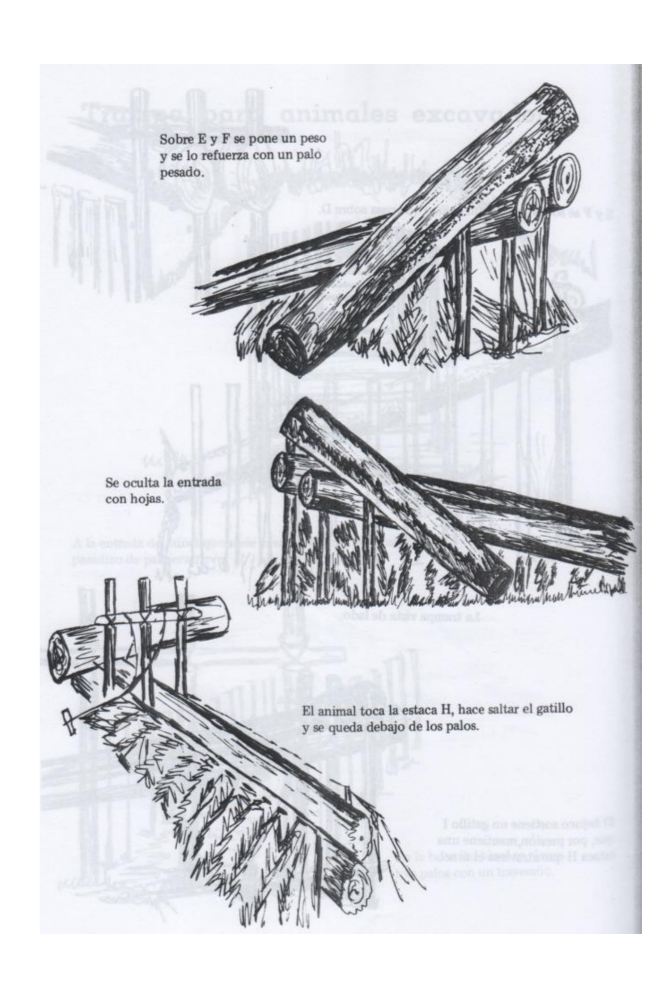
# TRAMPA PARA ANIMALES GRANDES



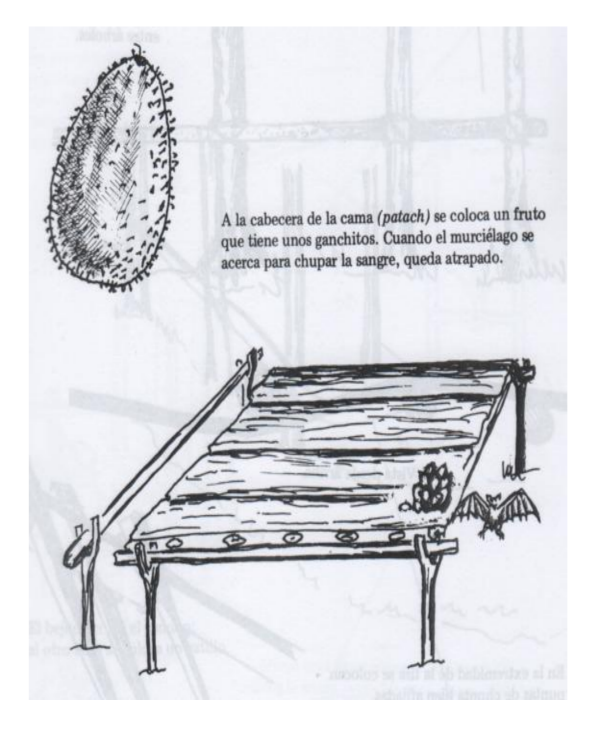






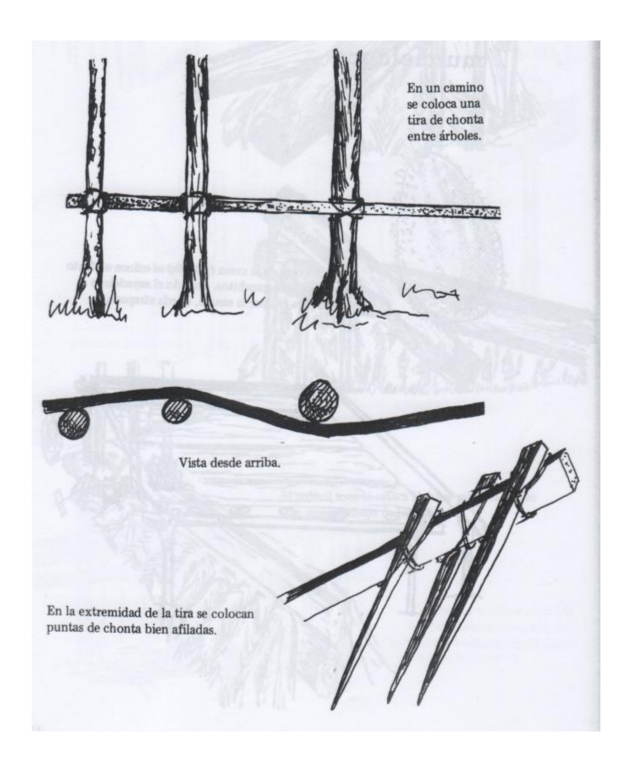


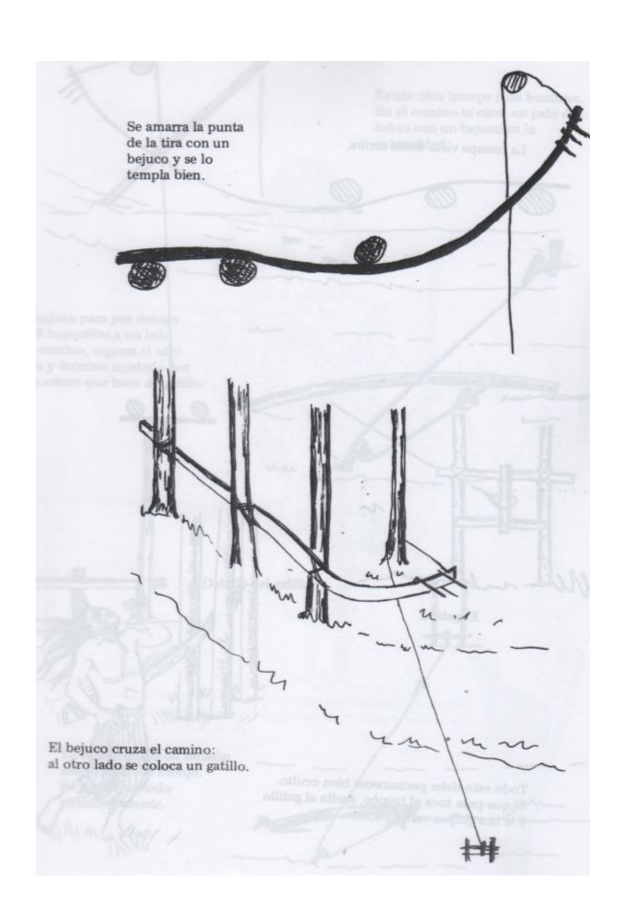
#### TRAMPA PARA MURCIELAGOS

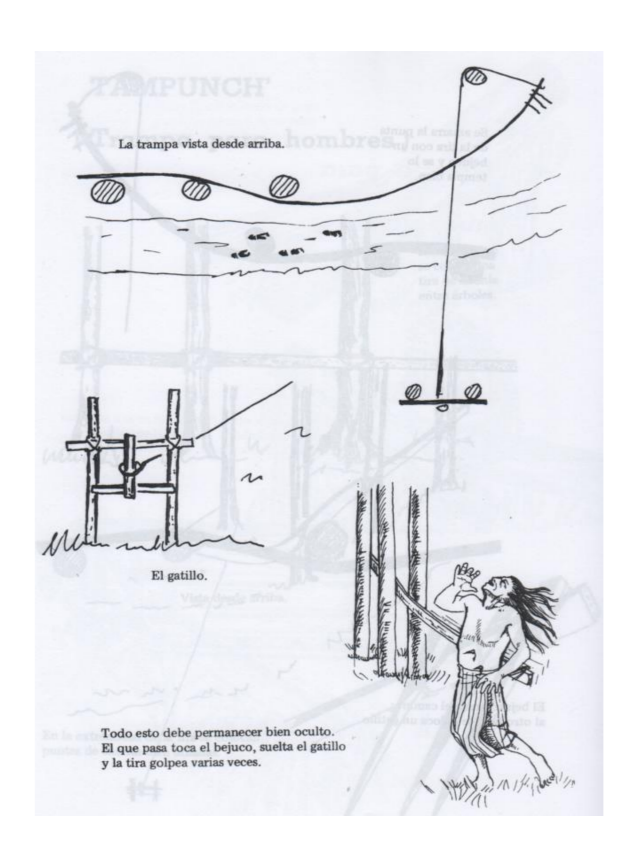


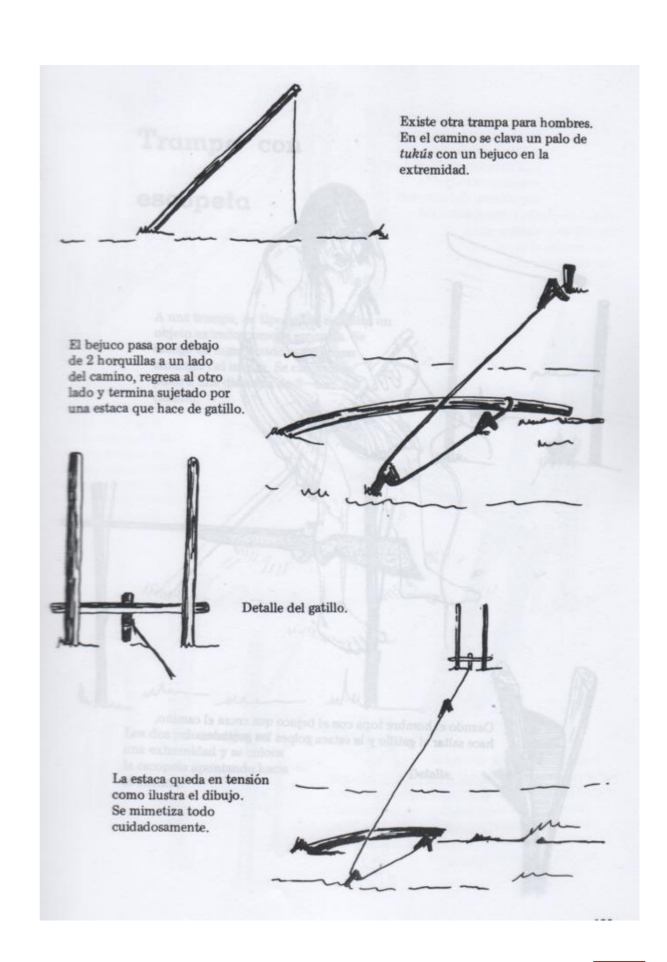
## **TAMPUNCH'**

### (Trampa para hombres)



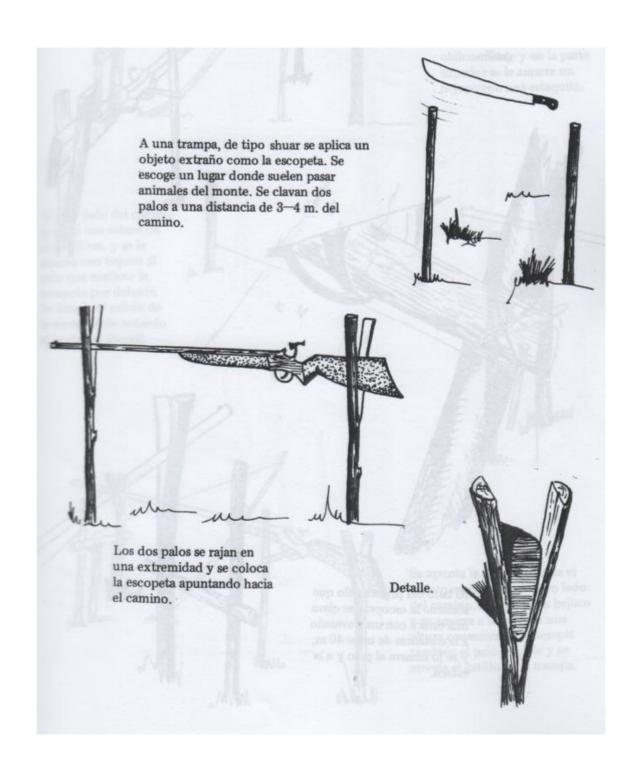


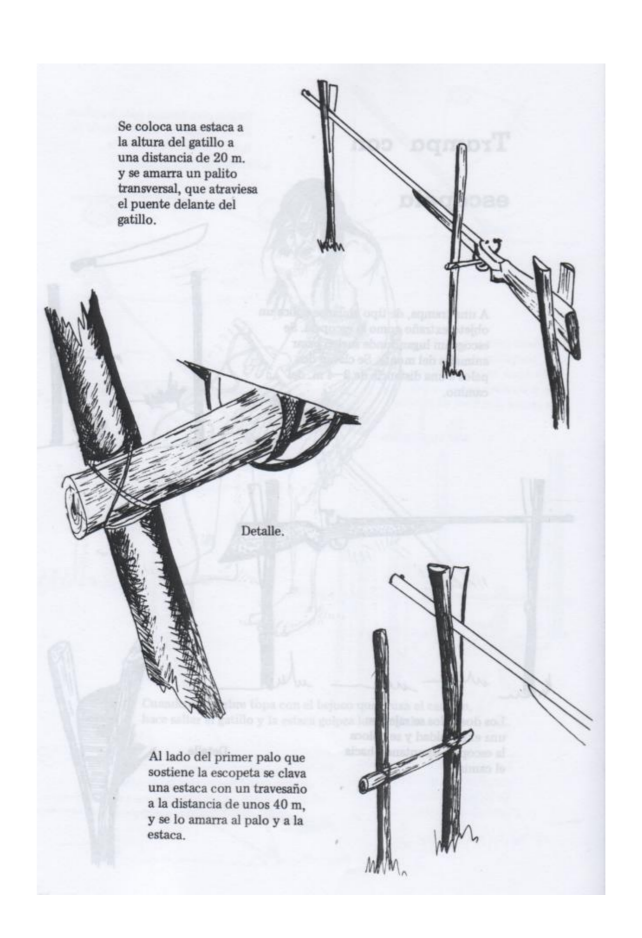


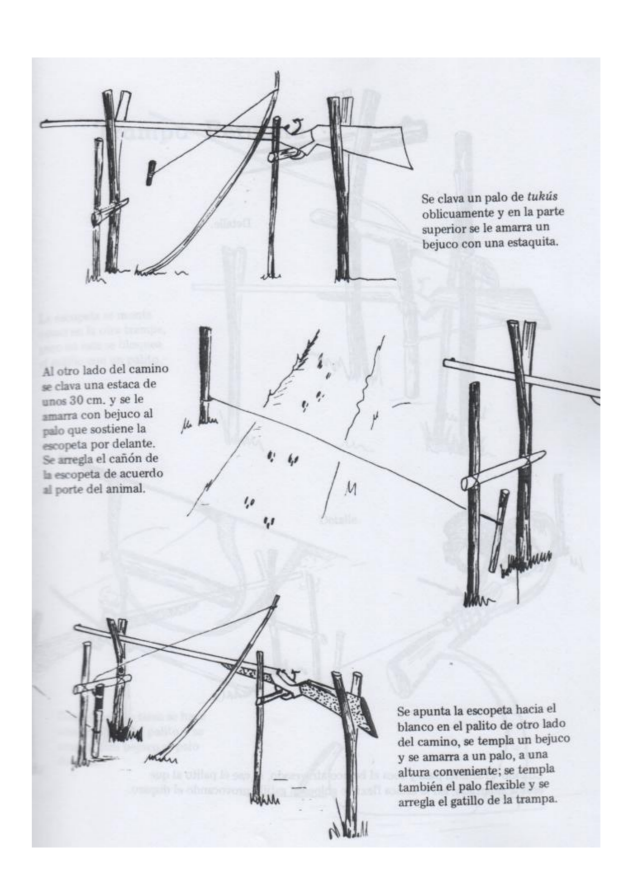


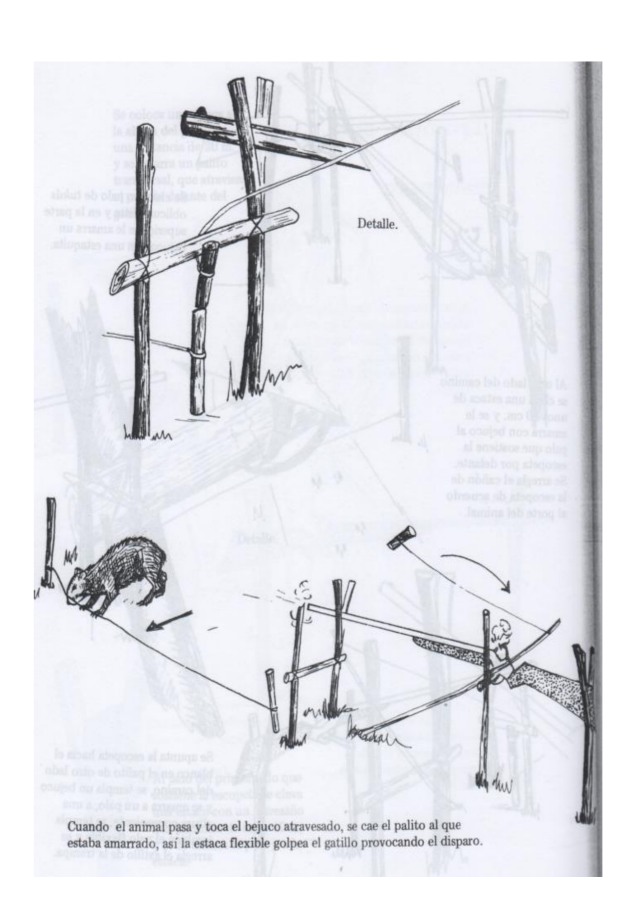


#### TRAMPA CON ESCOPETA

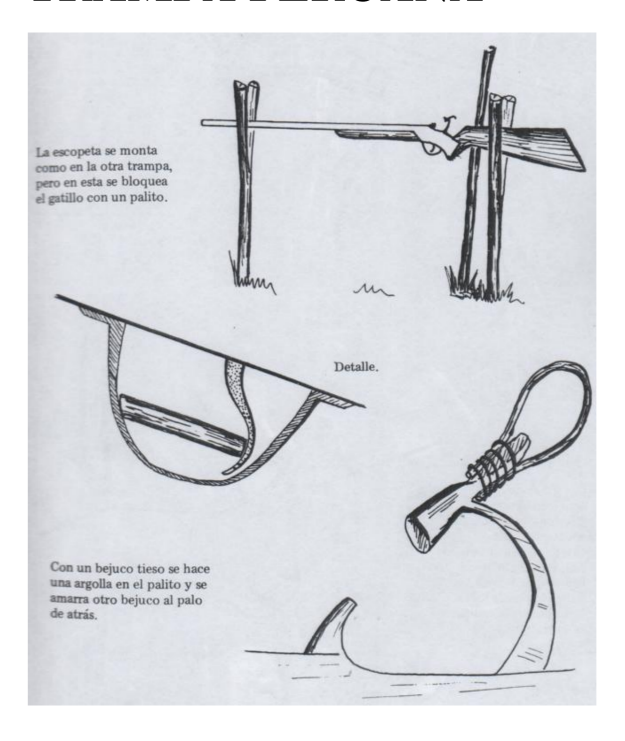


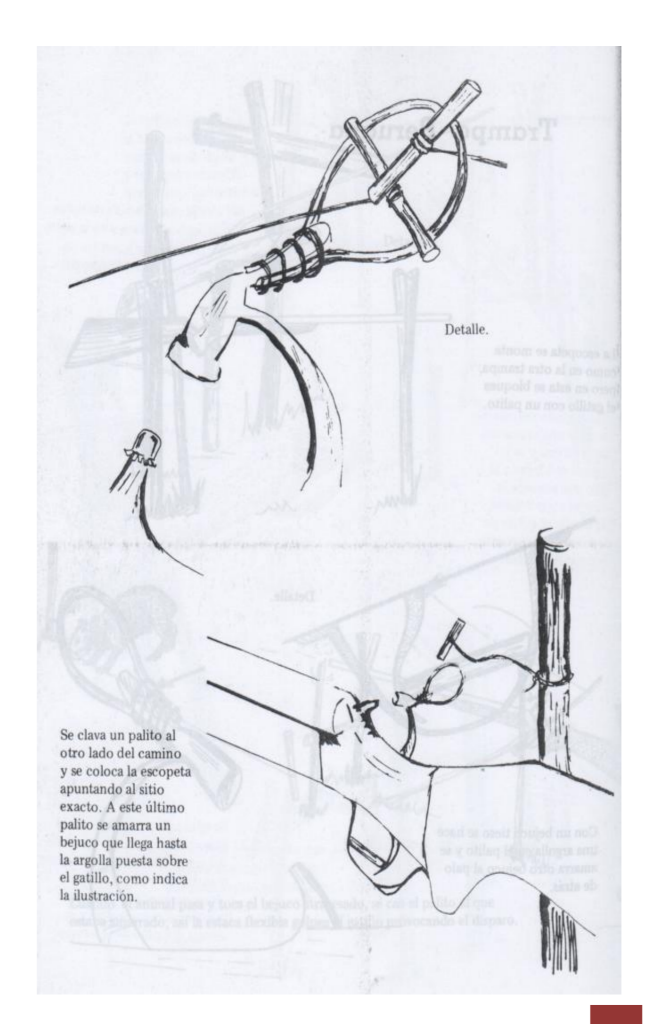


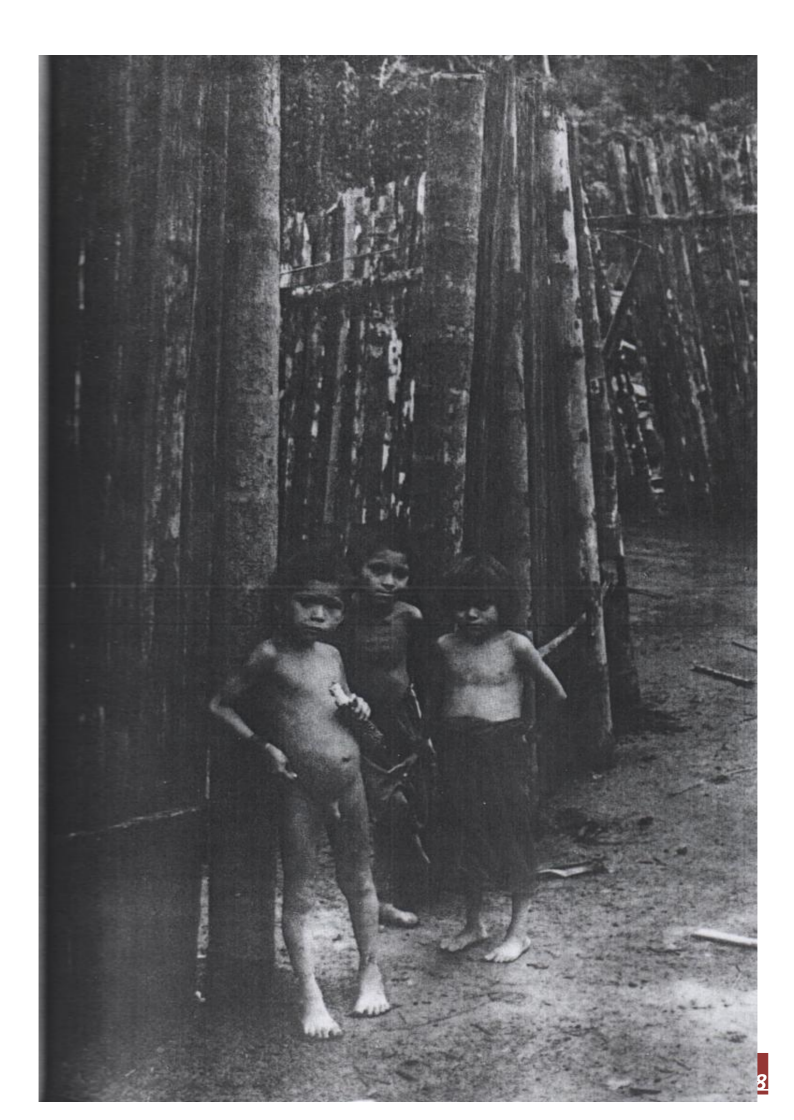




## TRAMPA PERUANA









#### **NAVEGACION Y PESCA**



Los Shuar aman el agua, pero no son un pueblo ribereño. Es decir, los ríos no constituyen las arterias principales para sus comunicaciones, al menos para la mayoría de ellos, que viven demasiado metidos en los valles andinos, como para disponer de mesas se aguas apacibles y navegables......

Balsas y canoas las utilizan especialmente para cruzar los ríos; al comienzo de la planicie amazónica, las usan también para navegar.

A continuación se describe el proceso de elaboración de estos instrumentos y también de las trampas destinadas a atrapar los pescados.

Para los Shuar del Valle del Upano, donde los grupos mas numerosos y consistentes, la pesca conserva la importancia de un tiempo desde el punto de vista emotivo, pero sus productos ya no constituyen un aporte apreciable a la dieta diaria de los habitantes, desde que el multiplicarse de la población (también de colonos inmigrados) y el uso de sistemas mas destructivos, como la dinamita, han despoblado muchos ríos.

Los datos han sido recogidos especialmente a lo largo del Yukias y del Makum.

A continuación se consignan los nombres de los informantes y de la localidad en donde viven:

Para el Kanu: kunach de Muntins – Najanti de C. Ankuash

Para el papank: Uyunkra de Kuchants – sobre el Makúm,

Para el Washim: Antonio Chau y Ramu de Muntins,

Para el wayakar: Ramu de Muntins,

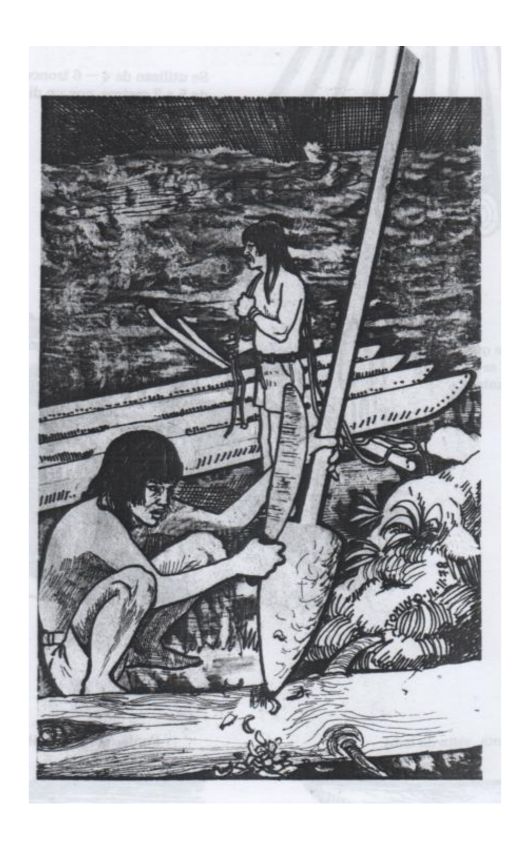
Para el pajanak: Tsanimp de Yásnunka

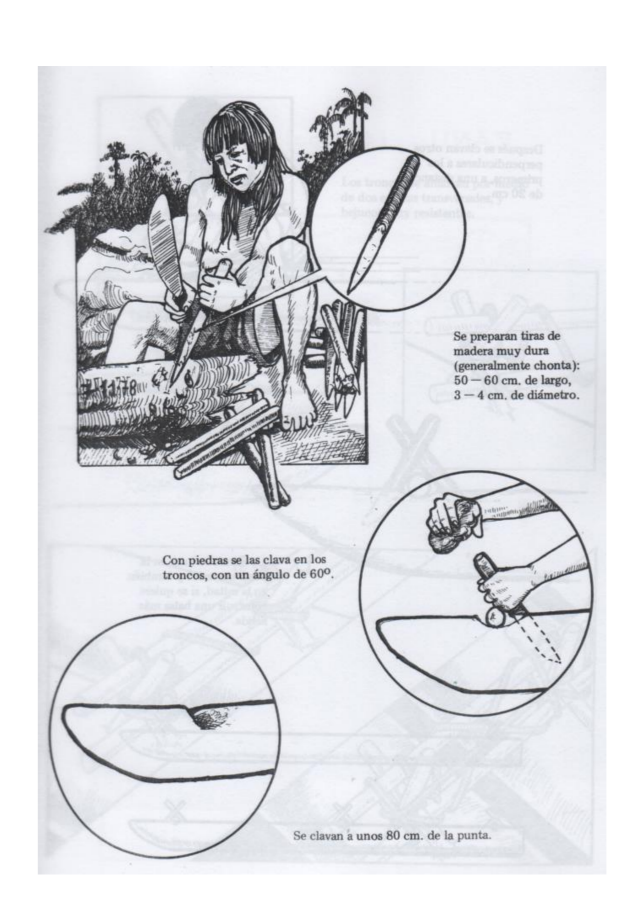
# PAPANK (Balsa)

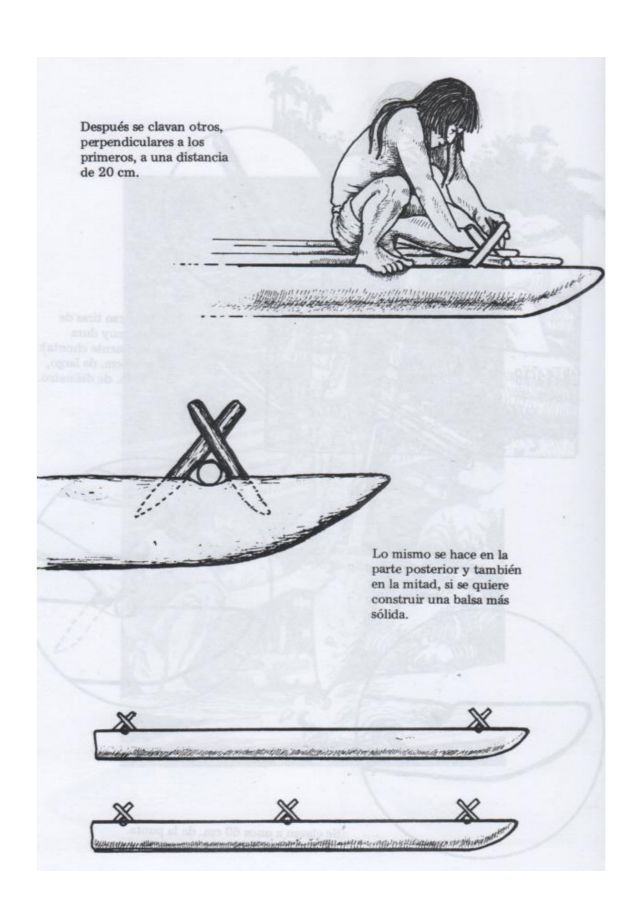


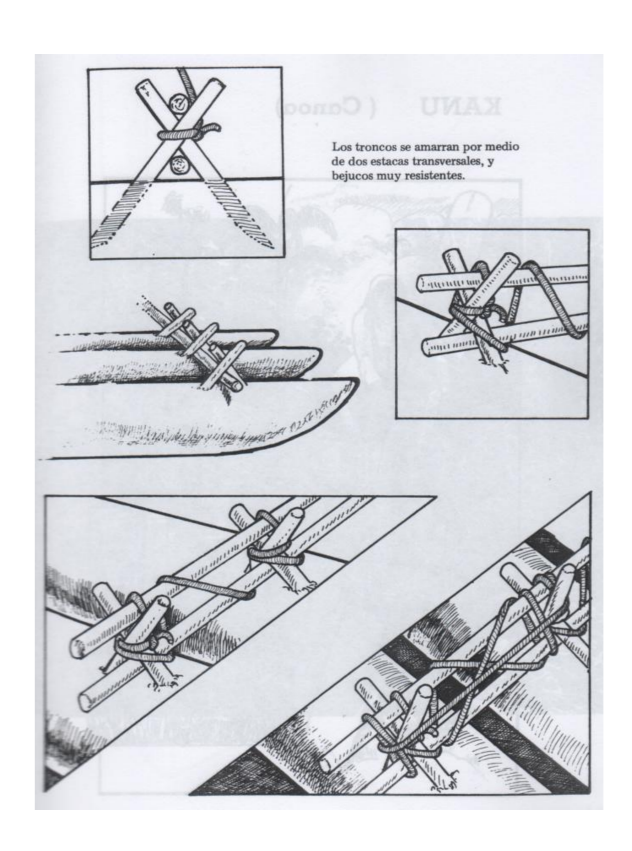






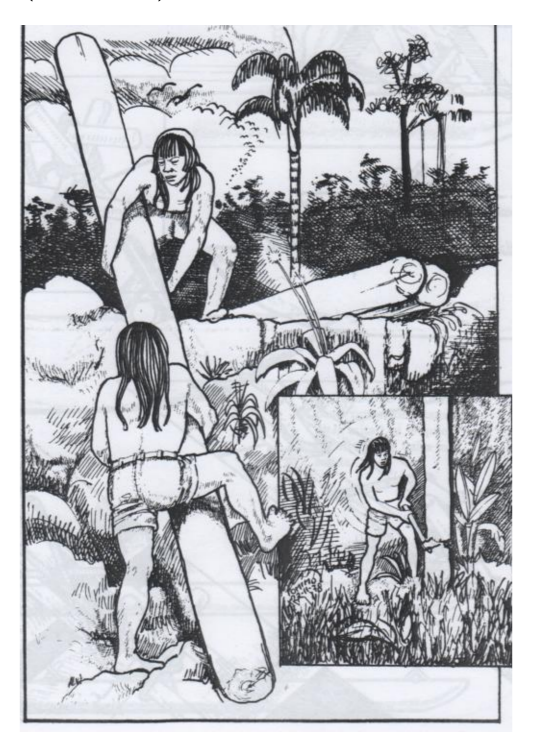




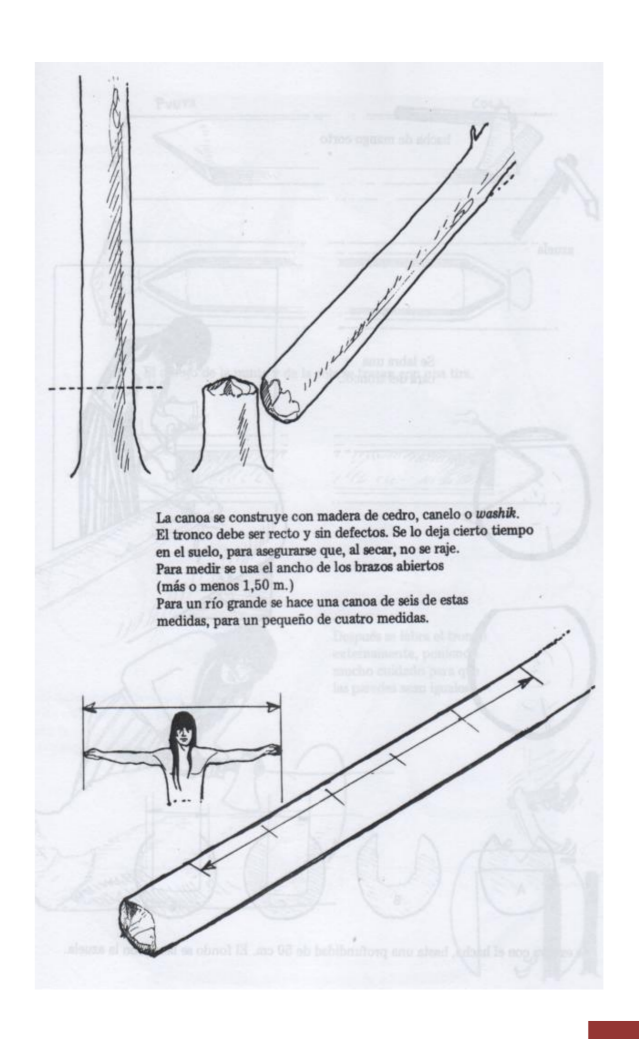


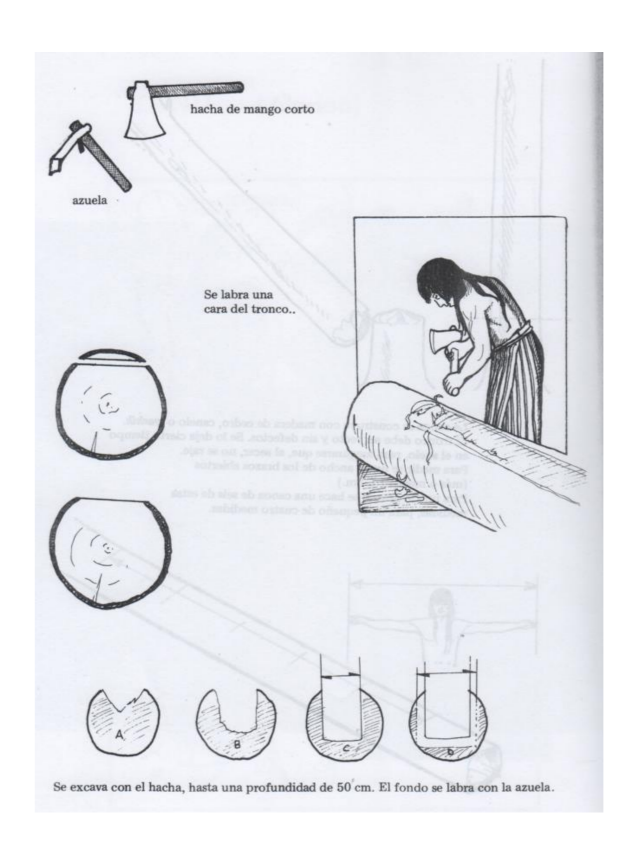
## **KANU**

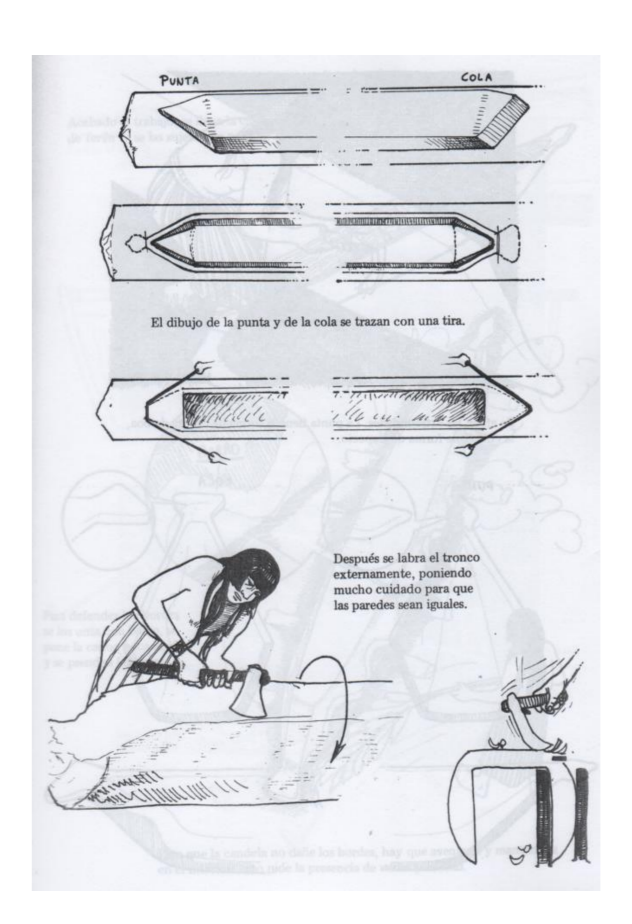
# (Canoa)

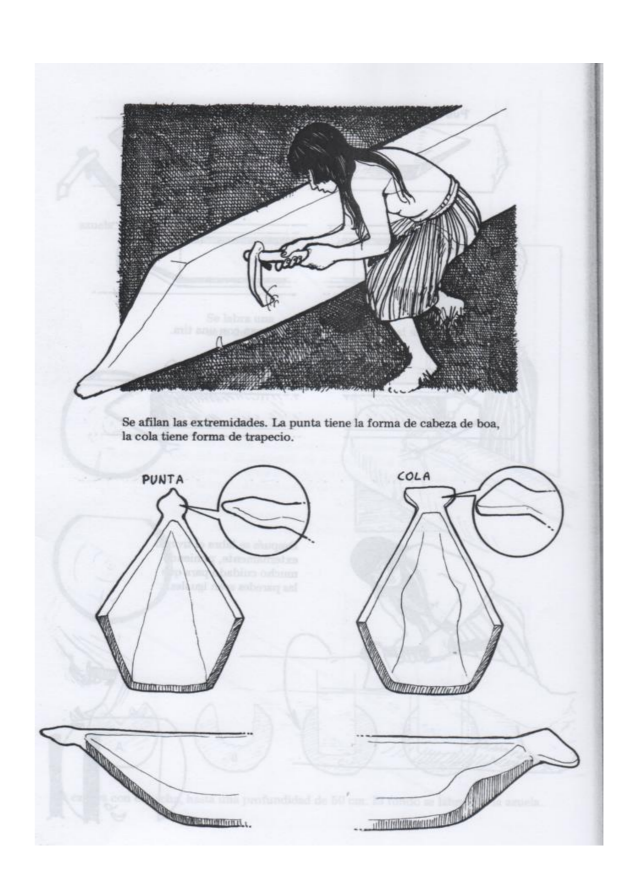


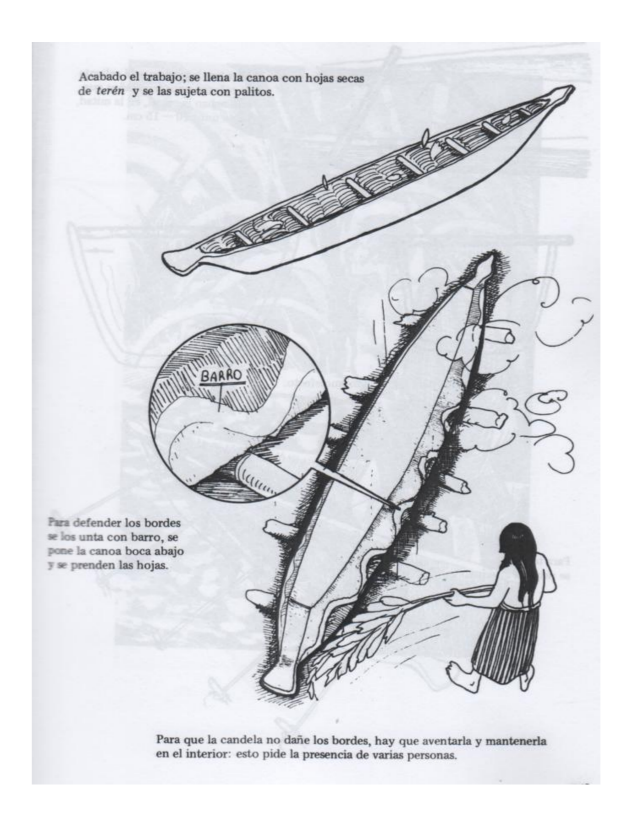


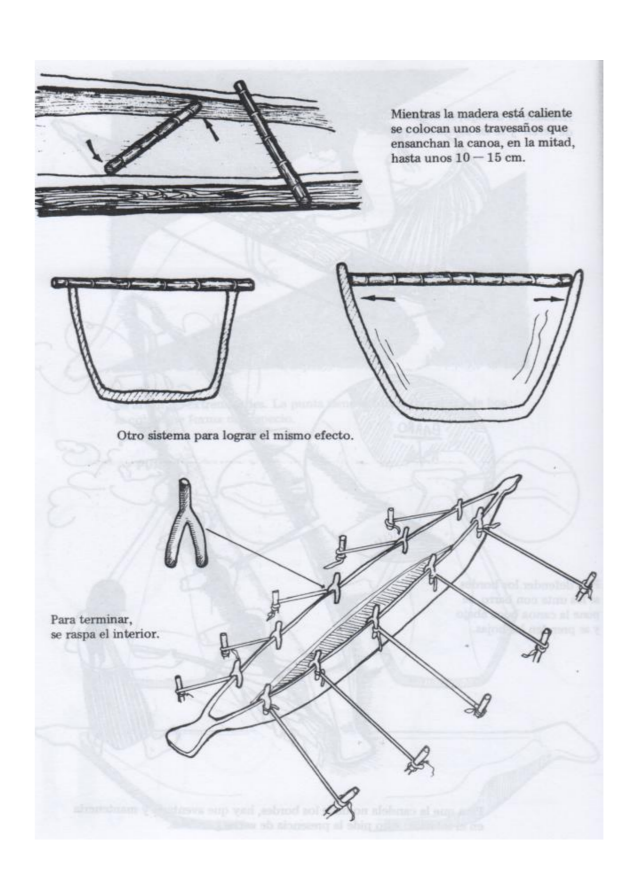




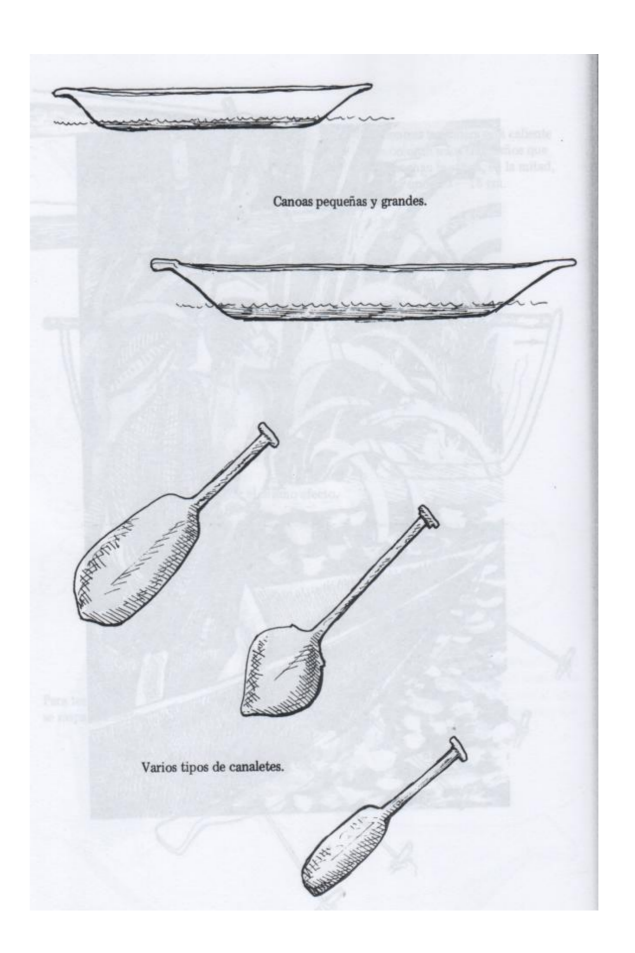


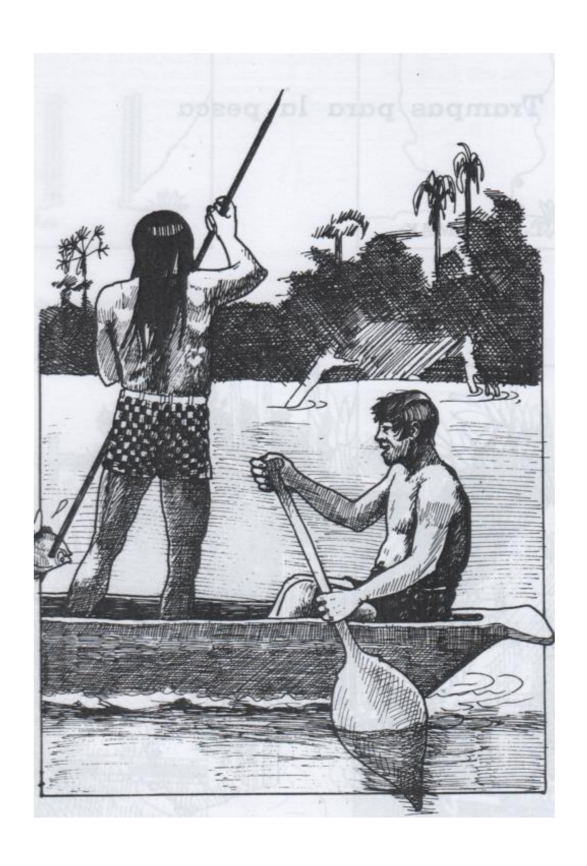




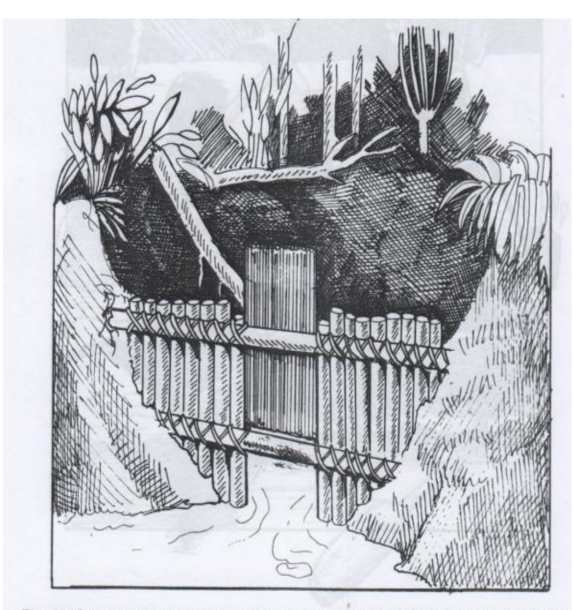




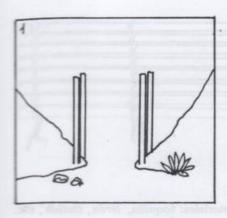


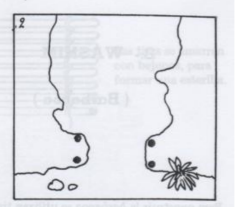


# TRAMPAS PARA LA PESCA 1.- PAJAMAK

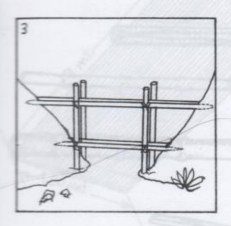


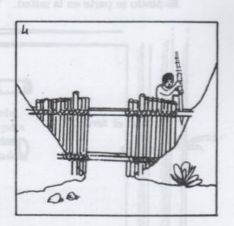
El pajanak se usa para pescar en los ríos crecidos. Se hace con tiras de chonta o de pindo y se coloca en un afluente de un río grande. Hay que construirlo cuando el río está bajo.



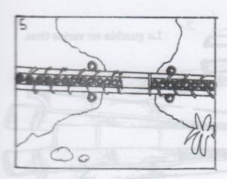


Proceso de construcción,





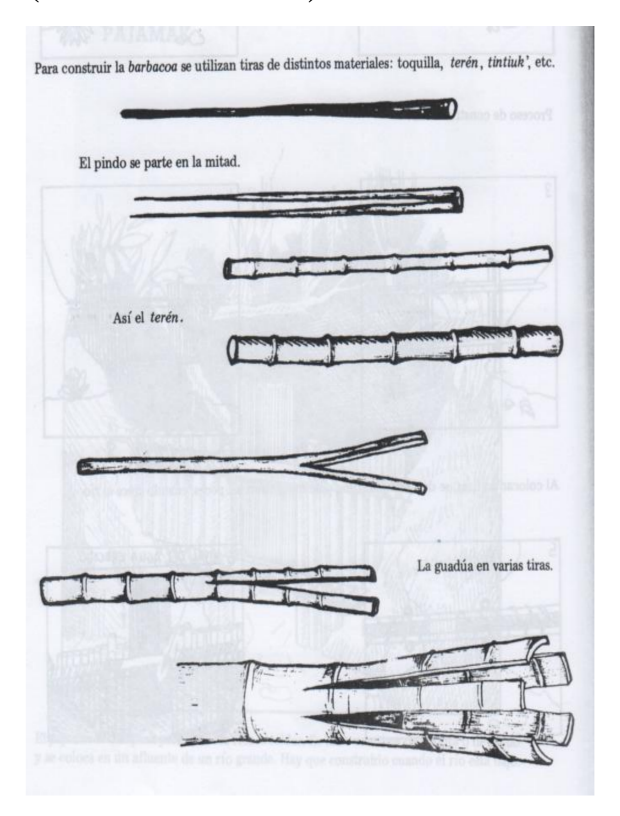
Al colocar las tiras, se deja una abertura, para que entren los peces, cuando crece el río.

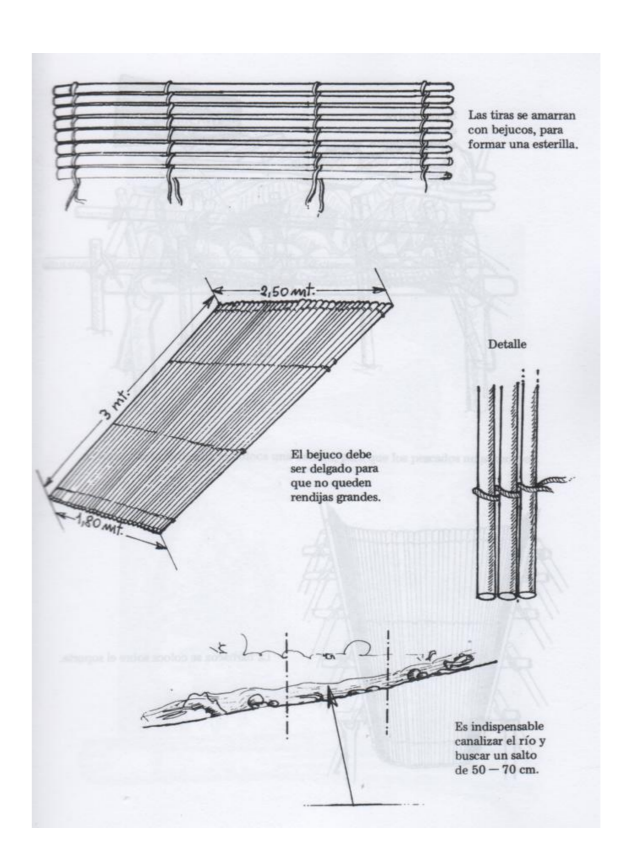


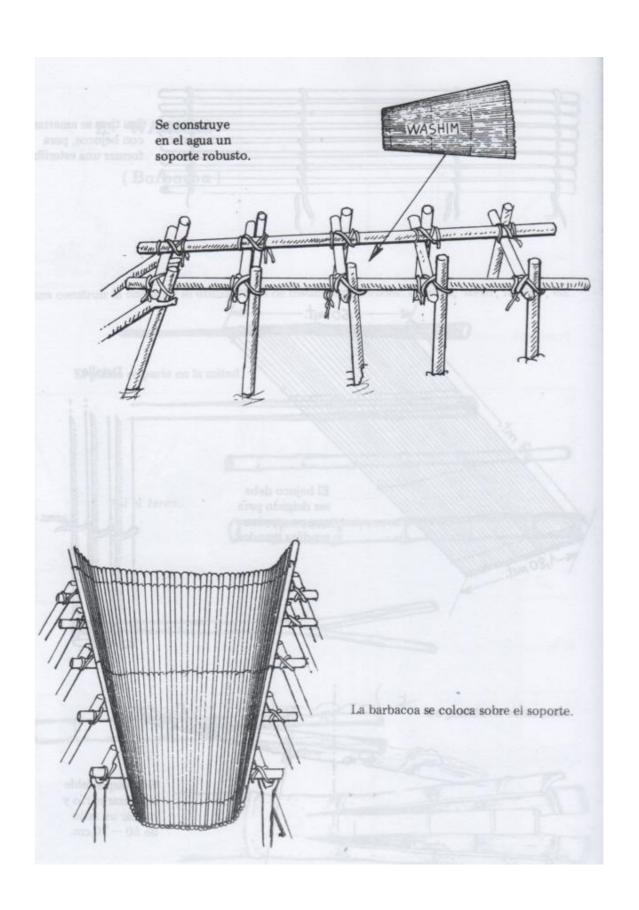


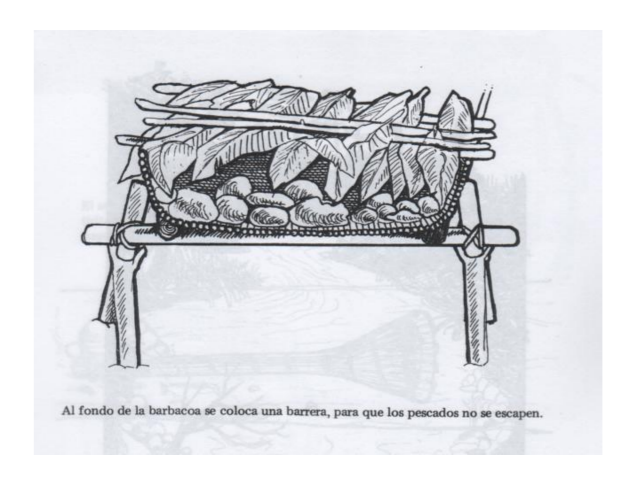
### 2.- WASHIM

# (BARBACOA)



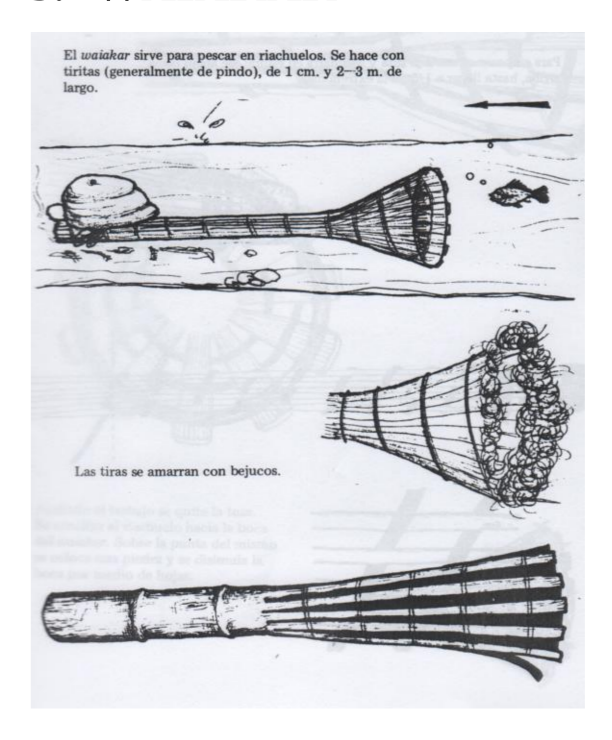


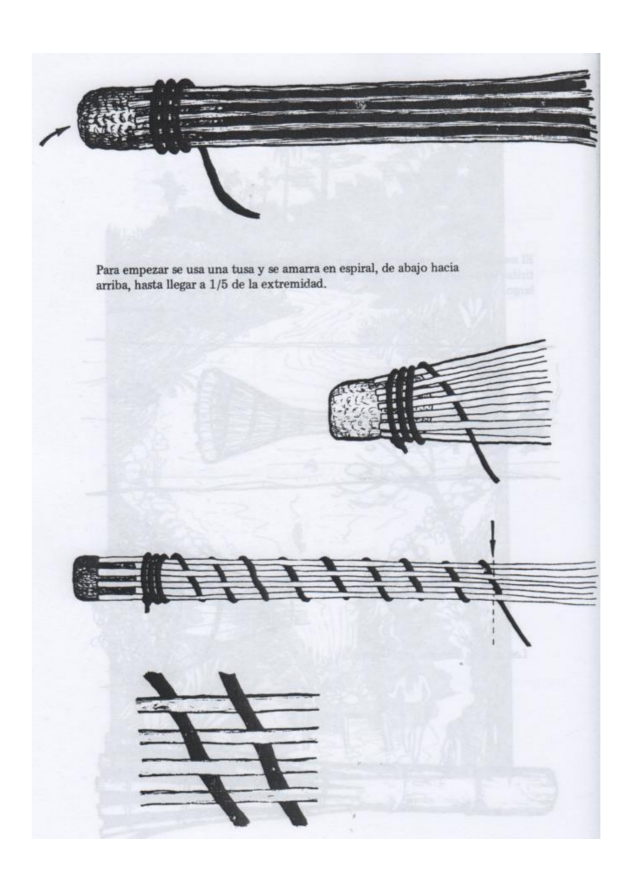


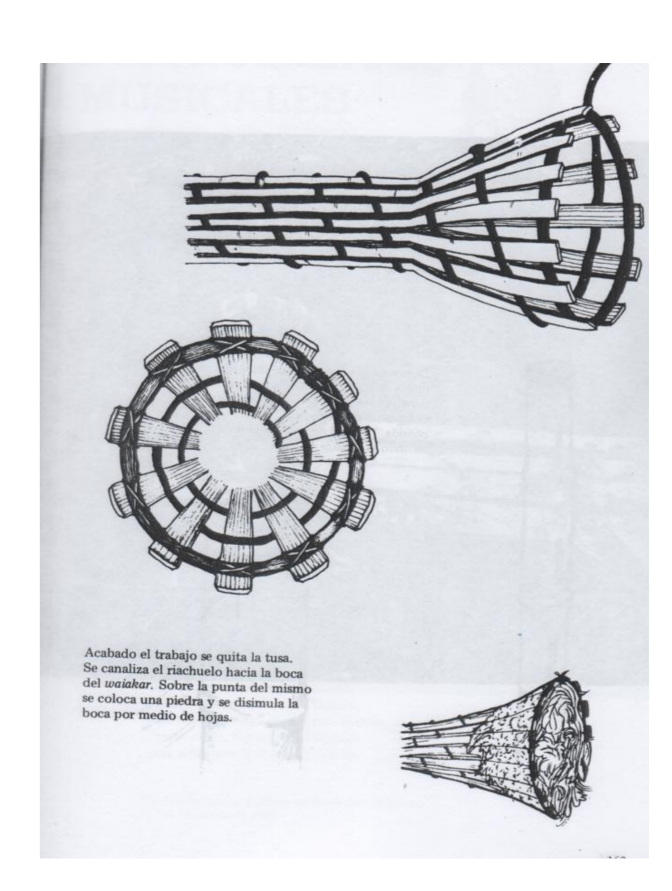




### 3.- WAIAKAR







## 4.- CHUWI ACHITIAI









A menudo la música Shuar ha sido considerada monótona, reiterativa y un poco triste. El etnomusicólogo William Belzner, que la viene estudiando desde varios años, no comparte esta opinión. He aquí su criterio, al respecto: "En los pocos trabajos sobre música Shuar ya escritos, los investigadores dicen que los Shuar utilizan solo una gama de tres tonos, con mínima variación al nivel del motivo y frase y con un ritmo sin metricalidad. Mi análisis de más de 600 piezas de todos los géneros de música Shuar me da las pruebas de que estas conclusiones son demasiado simplificadas. Yo diría que, adentro de los factores estructurales que forman los fundamentos del sistema musical Shuar, existe una variabilidad enorme, en la construcción de cualquier pieza" (\*).

La música es omnipresente en la existencia del grupo. "Casi todas las actividades individuales o comunales de la vida Shuar, sigue diciendo Belzner, pueden ser, y con frecuencia son, acompañadas por alguna forma de ejecución, que llamaríamos música" (\*).

Aquí se presentan los distintos instrumentos musicales, con la información que ha sido recogida en distintos puntos del territorio Shuar.

Para el pinkiui el informante ha sido Ayui, de Mutints;

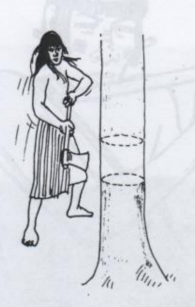
Para el kitiar, Sekuam, de Makúm;

Para el wajia, Wajai, de Uchich – Wichim;

Para el peem, Kunanch'de Muntints;

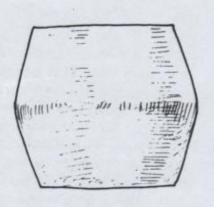
Para el tampur, Kuskush, de Putuim

### TAMPUR (Tambor)



El tambor se usa en los bailes. La parte de madera se hace con cedro. Se usa piel de sajino por el lado en que se golpea; también yakúm o saá, tunká, tigrillo (yantana) o monos sepúr, tsére... Tiene unos 30 cm. de diámetro y 30 cm. de alto.

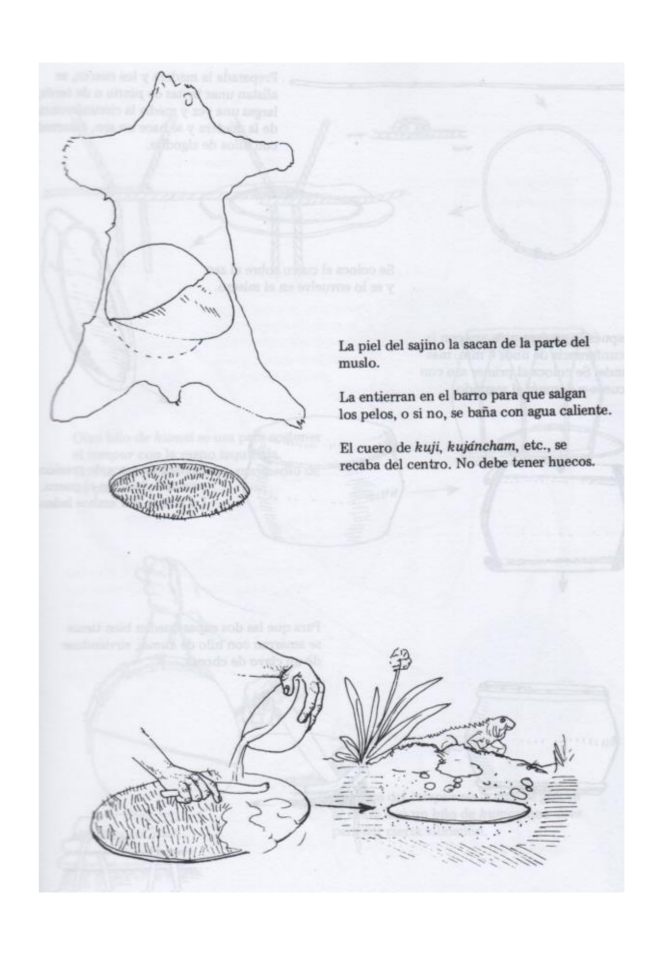


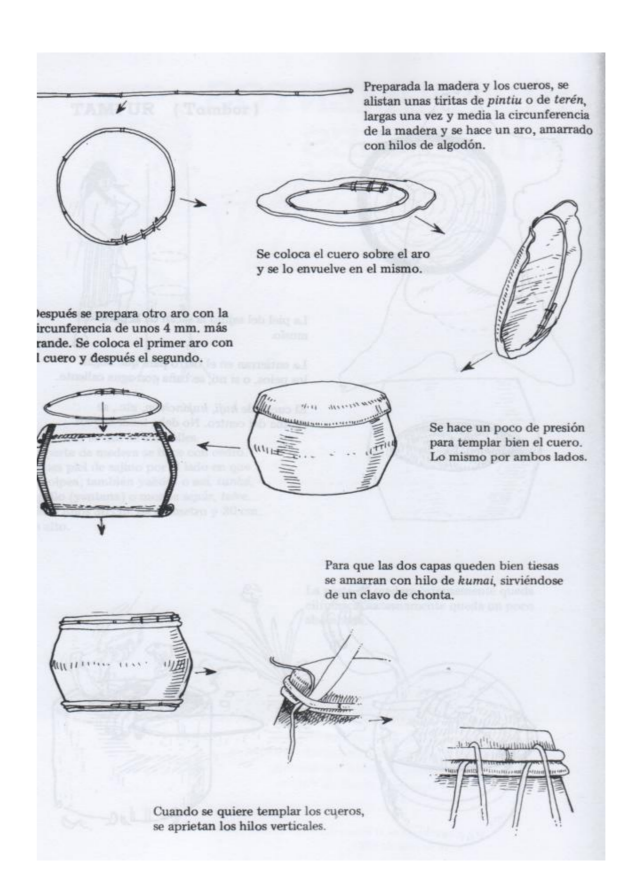


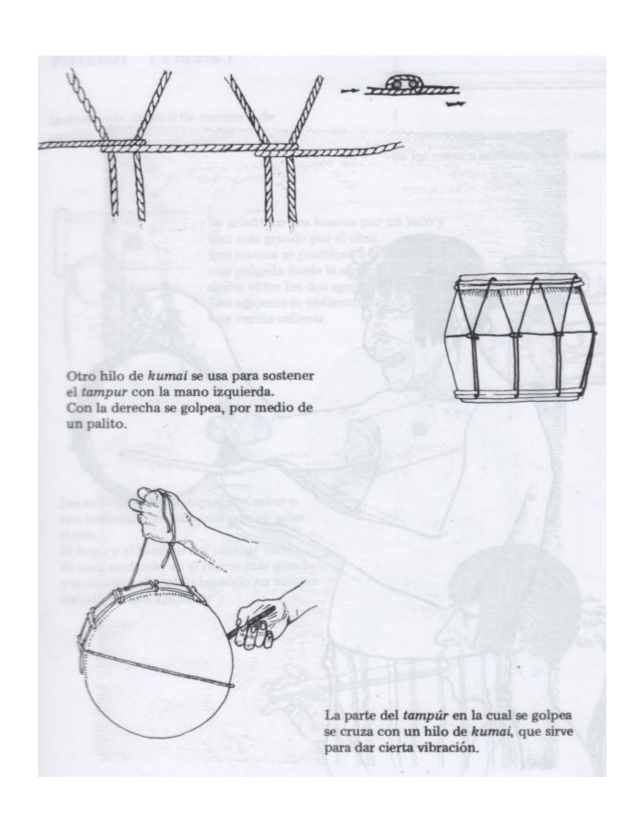


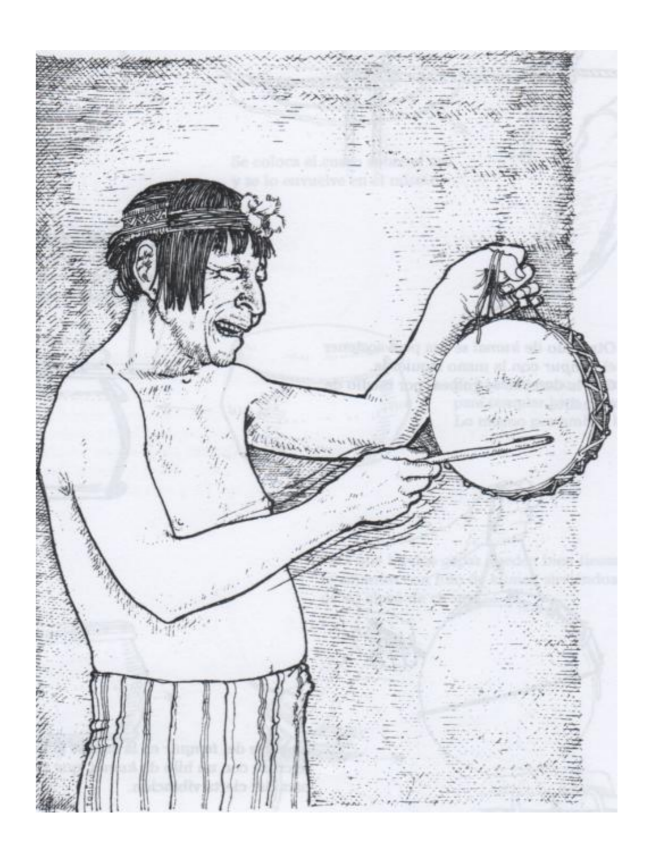
La parte de madera internamente queda cilíndrica, externamente queda un poco abombada.





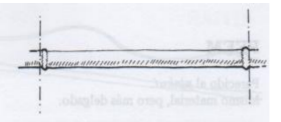




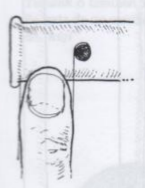


#### PINKIUI (Flauta)

Instrumento musical de carrizo o de guadúa.



Se los corta a la altura de los nudos.



Se practican dos huecos por un lado y uno más grande por el otro. Los huecos se practican a la distancia de una pulgada desde la extremidad. Hay do

Los huecos se practican a la distancia de una pulgada desde la extremidad. Hay dos dedos entre los dos agujeros de las notas Los agujeros se obtienen con cuchillo o una varilla caliente.





Las extremidades se tapan con sekat o con material gomoso, para que no salga el aire.

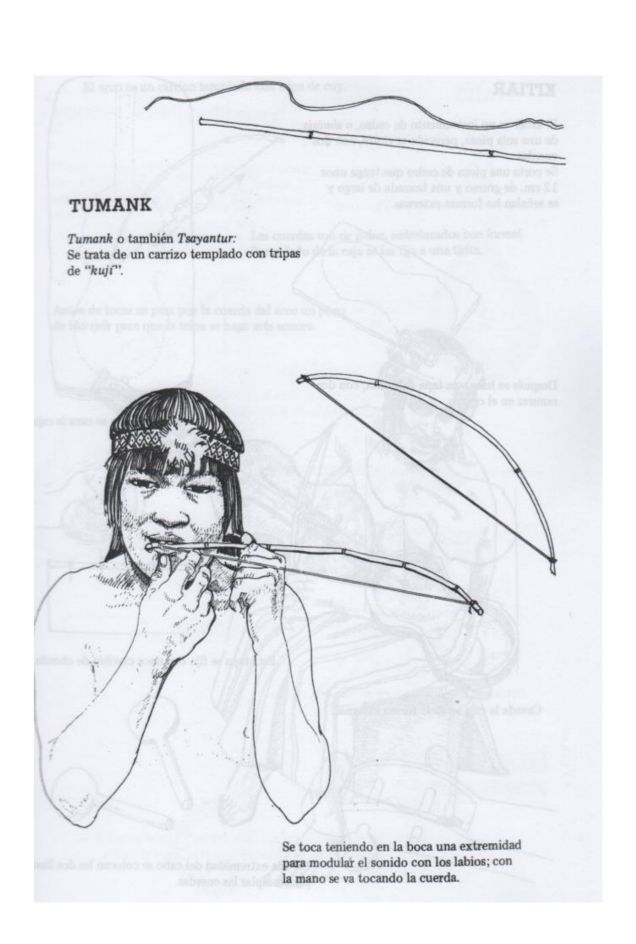
El largo y el tamaño del *pinkiui* varían. Se toca soplando en el hueco más grande y se modula el sonido tapando en manera variada los dos agujeros.





Para asegurarse que no haya salida de aire, conviene soplar por la extremidad opuesta a la que se tapó.





#### KITIAR

El kitiar es un instrumento de cedro, o shuinia de una sola pieza, parecido al violín, con dos cuerdas.

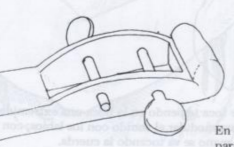
Se corta una pieza de cedro que tenga unos 12 cm. de grueso y una brazada de largo y se señalan las formas externas.



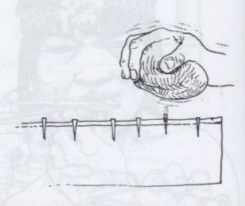
Después se hace una tapa delgadita, con dos ranuras en el centro.



Cavada la caja se da la forma externa.



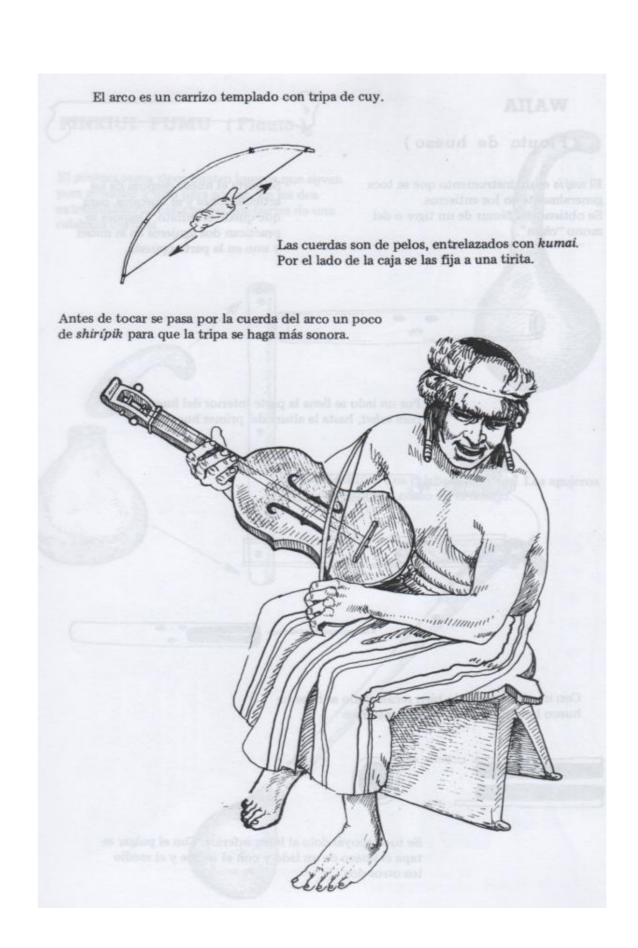
Con algo cortante se cava la caja



Esta tapa se fija con unos clavitos de chonta.



En una extremidad del cabo se colocan las dos llaves, para templar las cuerdas.



#### WAJIA

(Flauta de hueso)

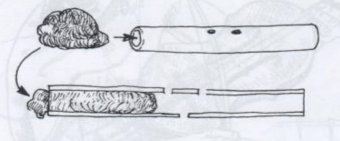
El wajía es un instrumento que se toca generalmente en los entierros. Se obtiene del fémur de un tigre o del mono "chun".

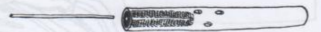


Se corta el hueso después de las articulaciones y se huequea, para que quede un tubito. Después se practican dos agujeros en la mitad y uno en la parte opuesta.



Por un lado se llena la parte interior del hueso con cera sekat, hasta la altura del primer hueco.



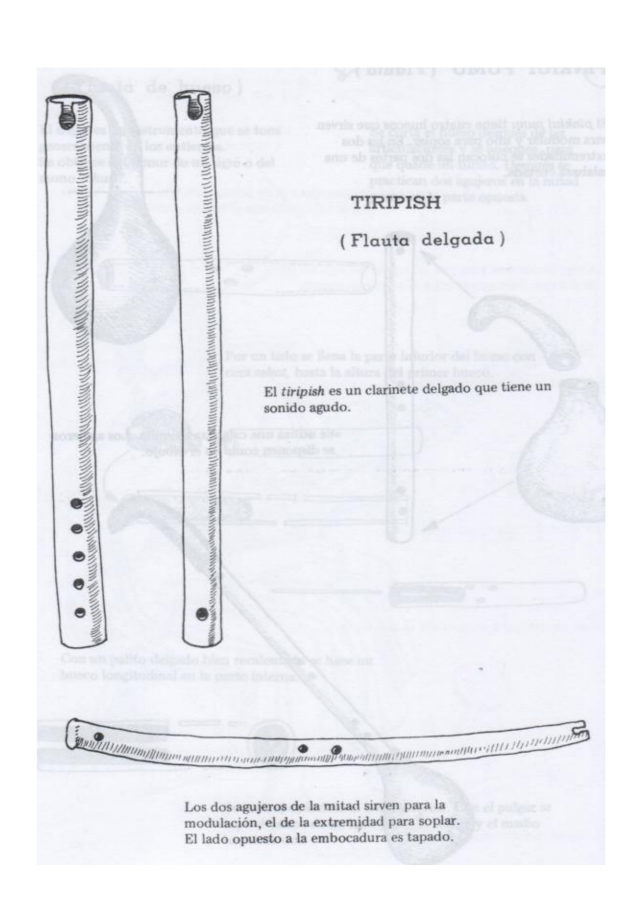


Con un palito delgado bien recalentado se hace un hueco longitudinal en la parte interna.

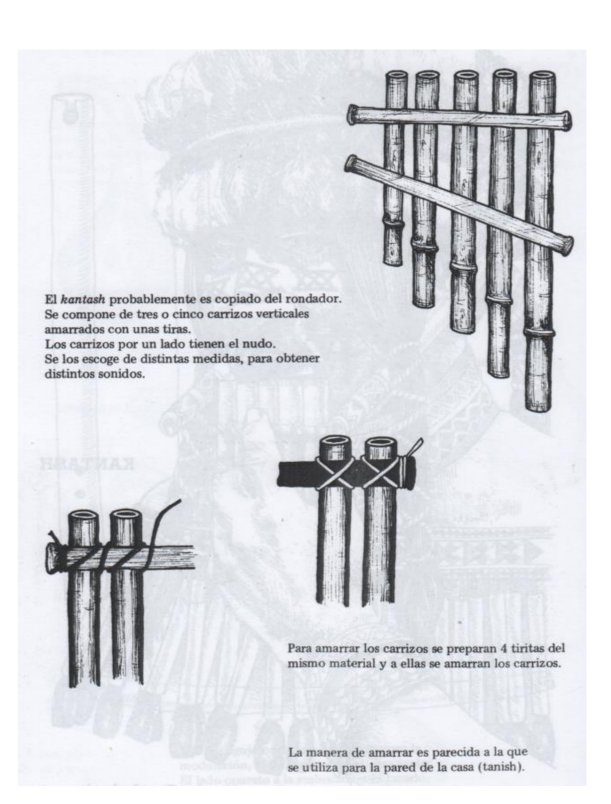


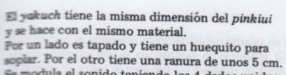
Se toca apoyándolo al labio inferior. Con el pulgar se tapa el hueco de un lado y con el índice y el medio los otros dos.











Se modula el sonido teniendo los 4 dedos unidos e la ranura y levantándolos según la necesidad.

YAKUCH



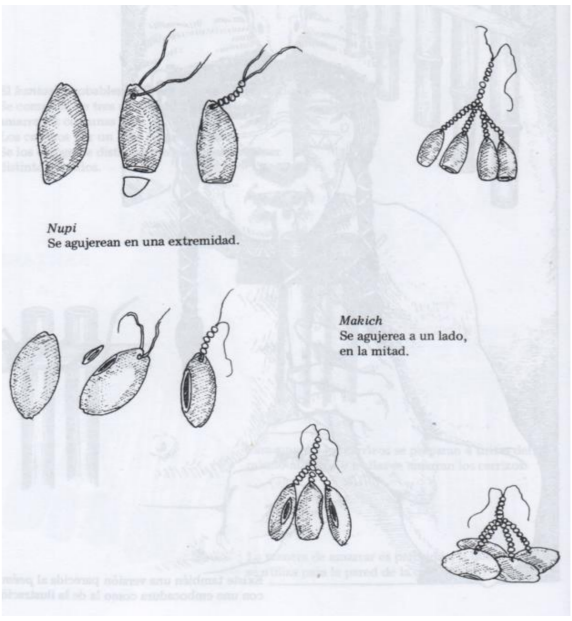
con una embocadura como la de la ilustración.

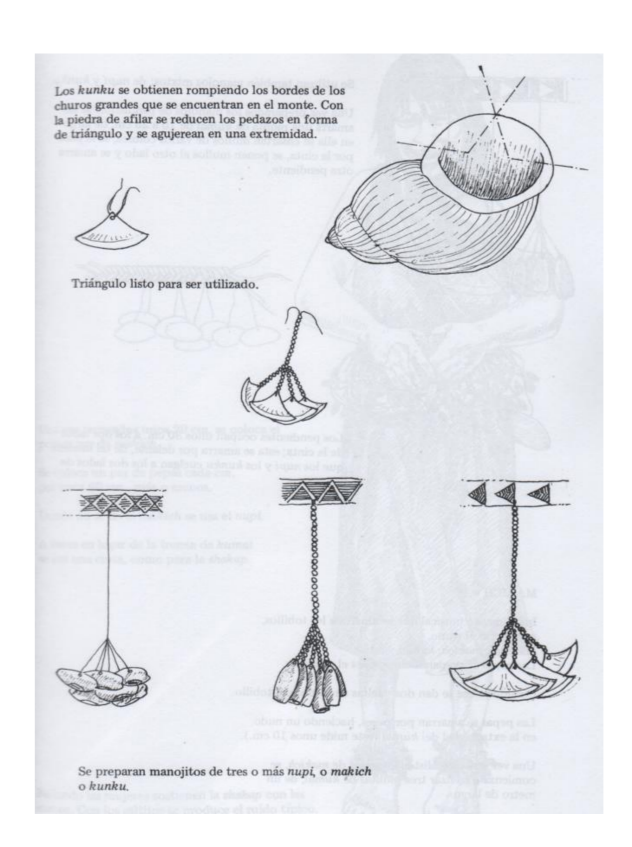
# **SAKAP**

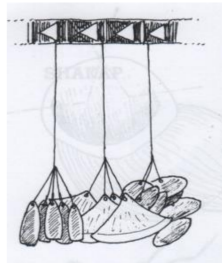
Instrumento musical con el cual las mujeres llevan el ritmo durante los bailes. Existen muchas maneras para confeccionarlo, ilustramos las principales:

Material: nupi, shauk, kumai, kunku, cinta.

El nupi y el makich. Son pepas de arboles se preparan vaciándolas y agujereandolas





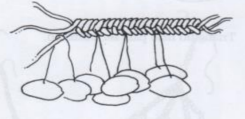


Se utilizan también manojos mixtos: de nupí y kunku.

Una vez preparados los manojos de pendientes se les amarra una piolita de *kumai* de 15 a 25 cm. de largo en ella se ensartan mullos de varios colores, se la pasa por la cinta, se ponen mullos al otro lado y se amarra otra pendiente.







Los pendientes ocupan unos 30 cm. a los dos lados de la cinta; esta se amarra por delante, de tal manera que los *nupi* y los *kunku* cuelgan a los dos lados de la persona.

#### MAKICH

Instrumento musical que se amarra a los tobillos, para llevar el ritmo.

Material: makich, kumai, cinta.

Las pepas se preparan como para el shakap.

Cuando se usa se dan dos vueltas alrededor del tobillo.

Las pepas se amarran por pares, haciendo un nudo en la extremidad del *kumai* (este mide unos 10 cm.).

Una vez que estén listos los pares de *makich*, se comienza a trenzar tres piolitas de *kumai*, de un metro de largo.

Una vez trenzados unos 20 cm. se coloca el primer par de makich.

Se coloca un par de pepas cada cm. por unos 60 cm. mas o menos.

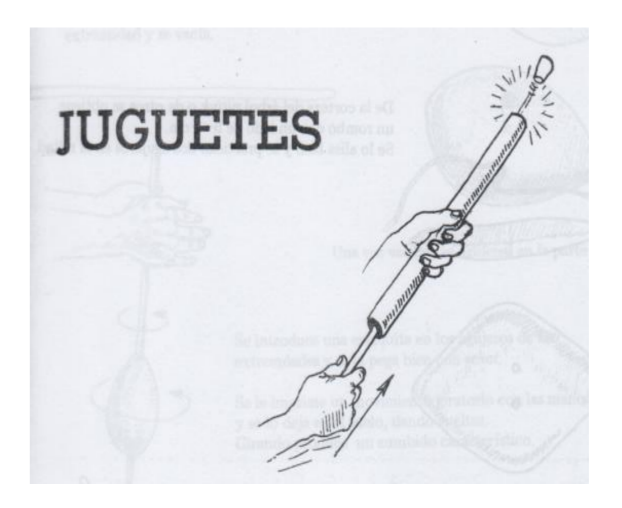
Donde no se da el makich se usa el nupi.

A veces en lugar de la trenza de kumai se usa una cinta, como para la shakap.



Bailando las mujeres sostienen la shakap con las manos. Con los saltitos se produce el ruido típico.



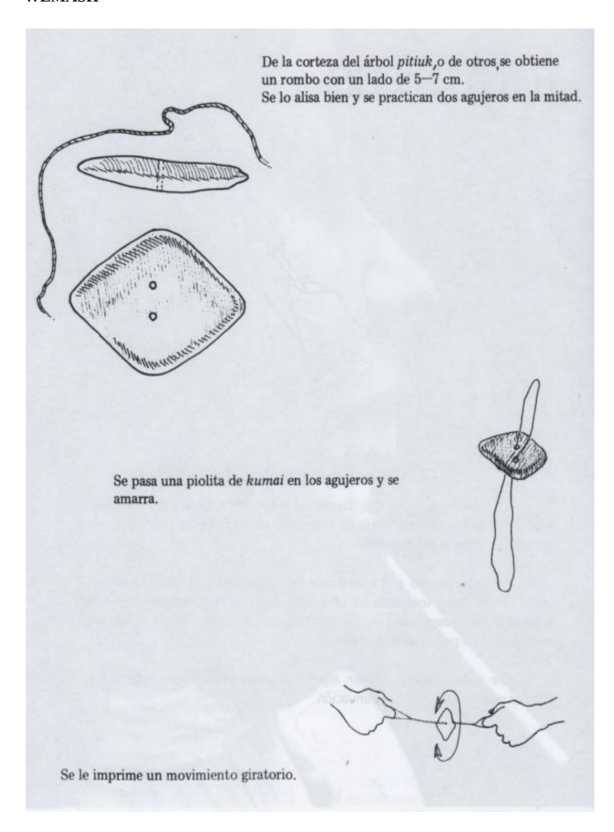


Los niños Shuar juegan, como todos los niños, pero sus juegos son muy integrados a la vida diaria de la familia, en cuanto ellos se entretienen intentando imitar a los mayores.

Por este motivo son muy pocos los juguetes que utilizan. En la mayoría de los casos los papas les proporcionan unos instrumentos idénticos a los que ellos usan, pero de dimensiones más reducidas, como serian pequeñas lanzas o pequeñas cerbatanas.

De todas maneras existen algunos juguetes propiamente dichos, los mismos que se describen a continuación.

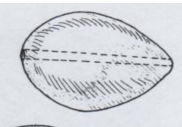
#### **WEMASH**



#### **WAWA**



Se coge una pepa de *wawa*, se la agujerea en la extremidad y se vacía.





Una vez vaciada se agujerea en la parte central.

Se introduce una estaquita en los agujeros de las extremdades y se la pega bien con *sekat*.

Se le imprime un movimiento giratorio con las manos y se lo deja en el suelo, dando vueltas. Girando produce un zumbido característico.



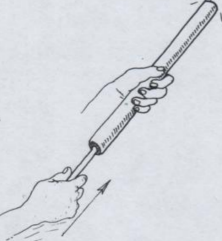
### TAKETAK

Se utiliza un tubito de guadua, de unos 40 cm. de largo y un diámetro de 2 cm.

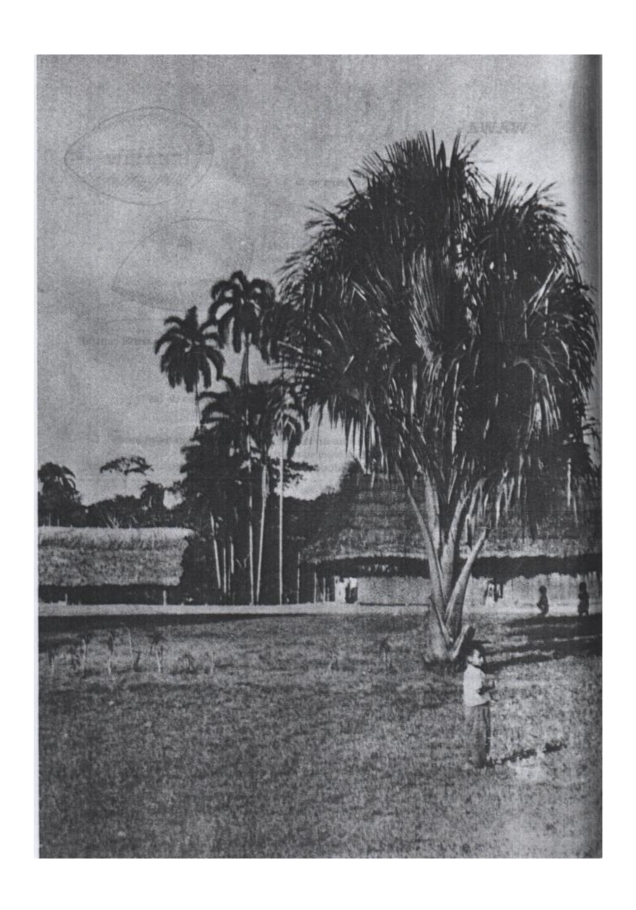
Después se busca un palito de *tukús*, con un diámetro un poco más pequeño que el hueco de la guadua, y largo el doble.

Se hacen una bolitas, mascando la corteza del tallo de plátano. Se coloca una bolita en la guadua y se empuja hasta la otra extremdad.

Se coloca una segunda bolita y se la empuja, hasta cuando la presión del aire hace salir disparada la primera.



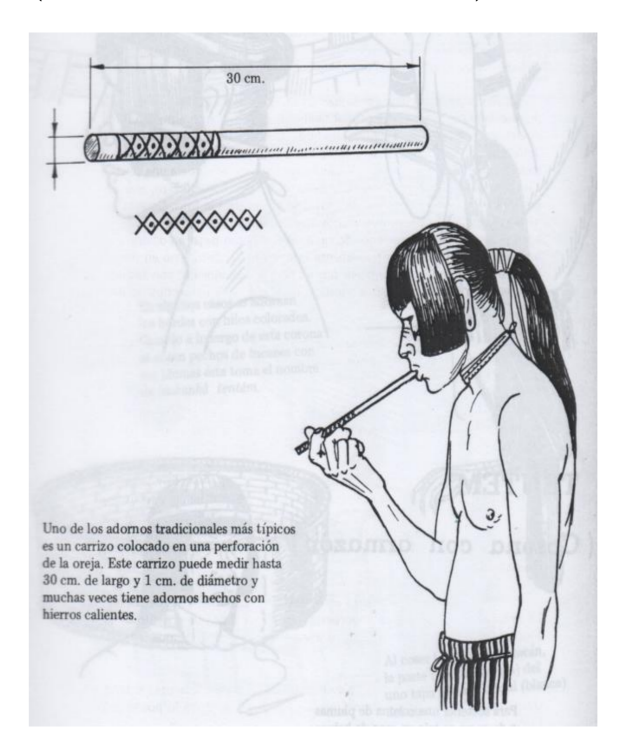
191

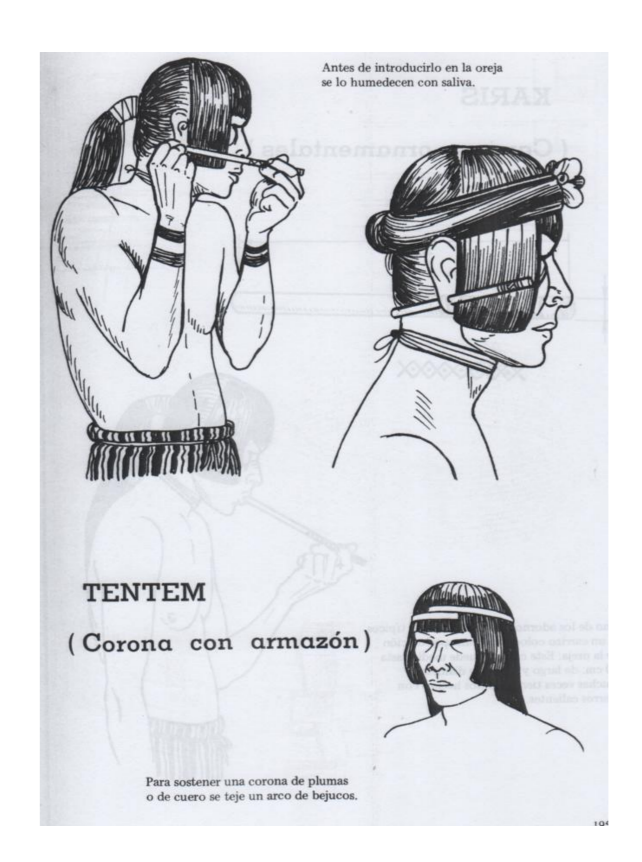


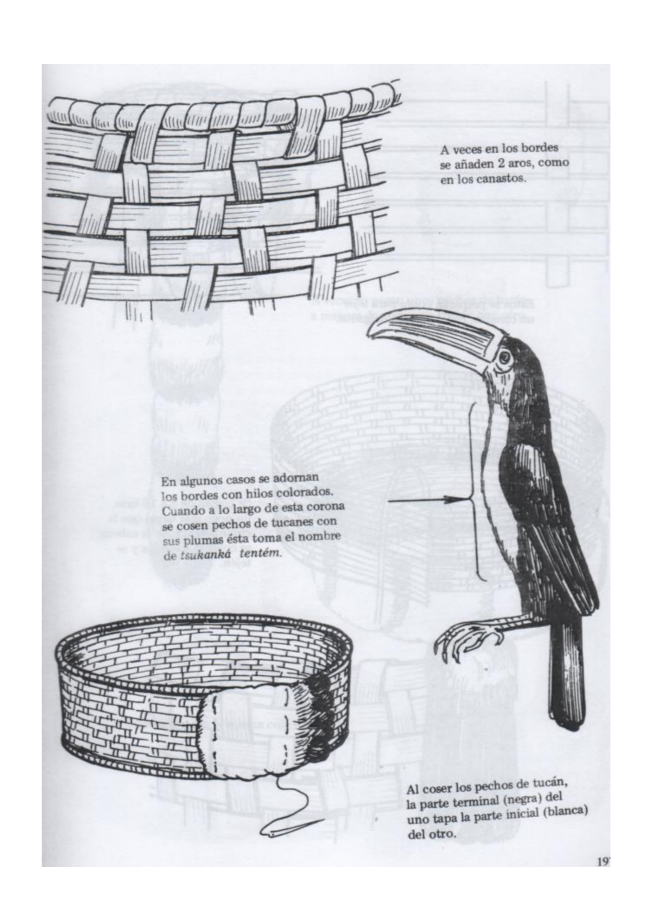


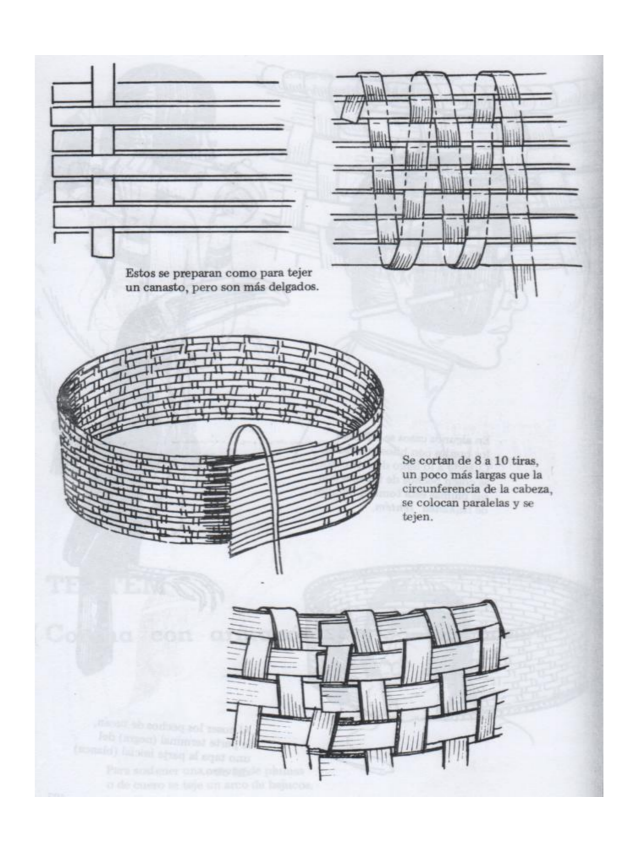
# **KARIS**

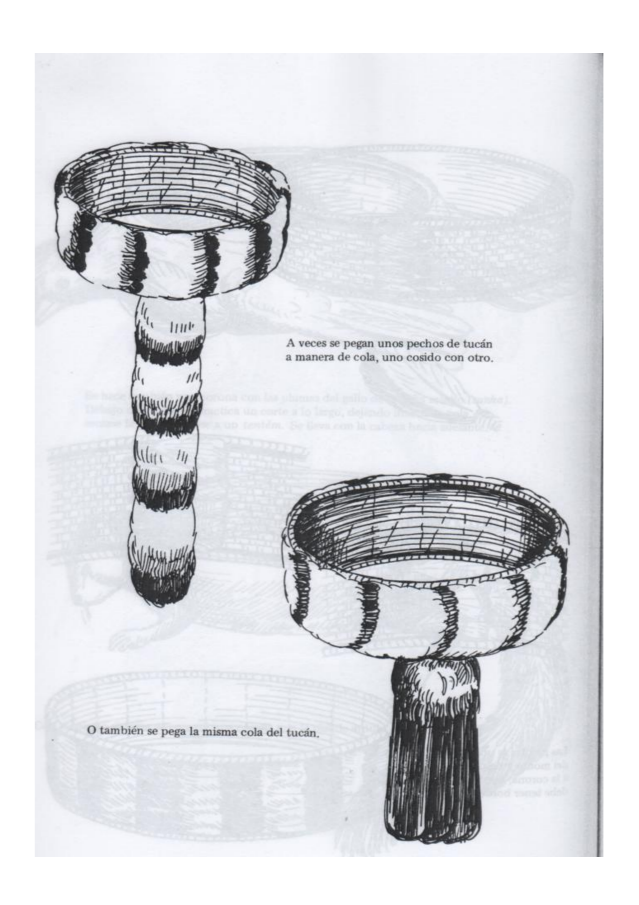
### (Carrizos ornamentales)

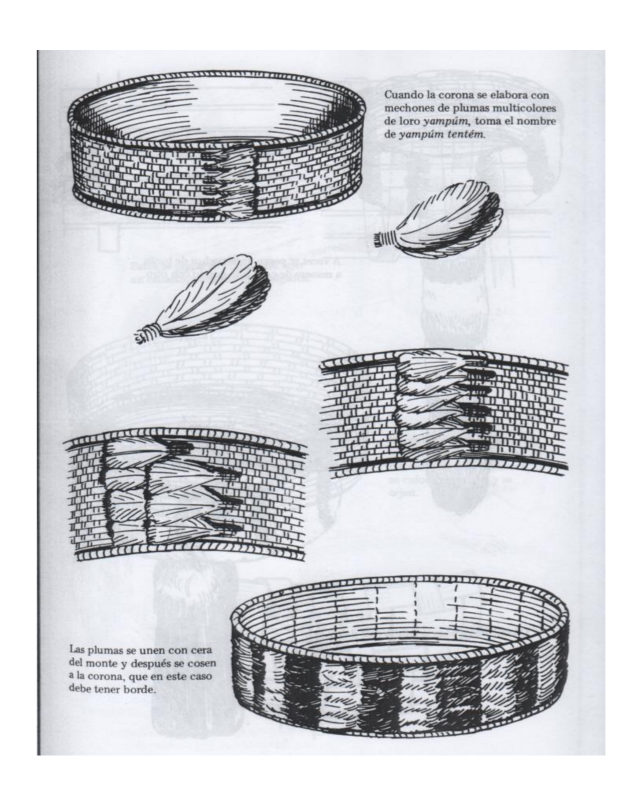


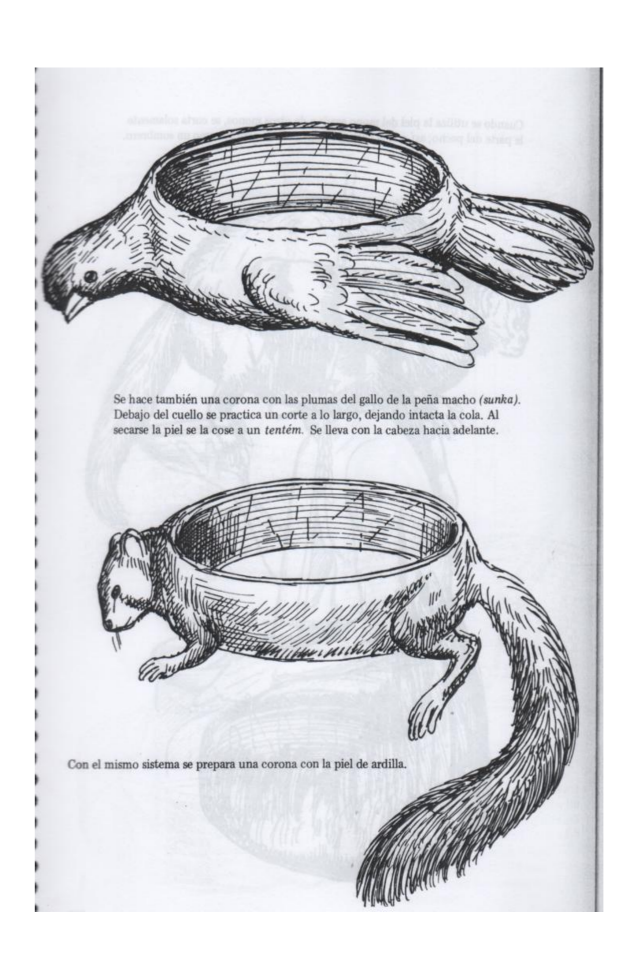


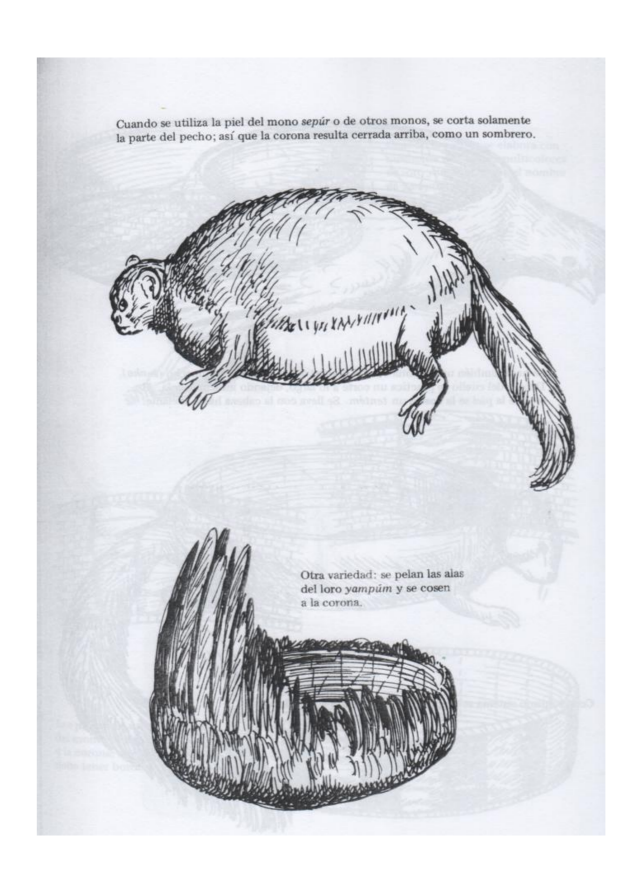


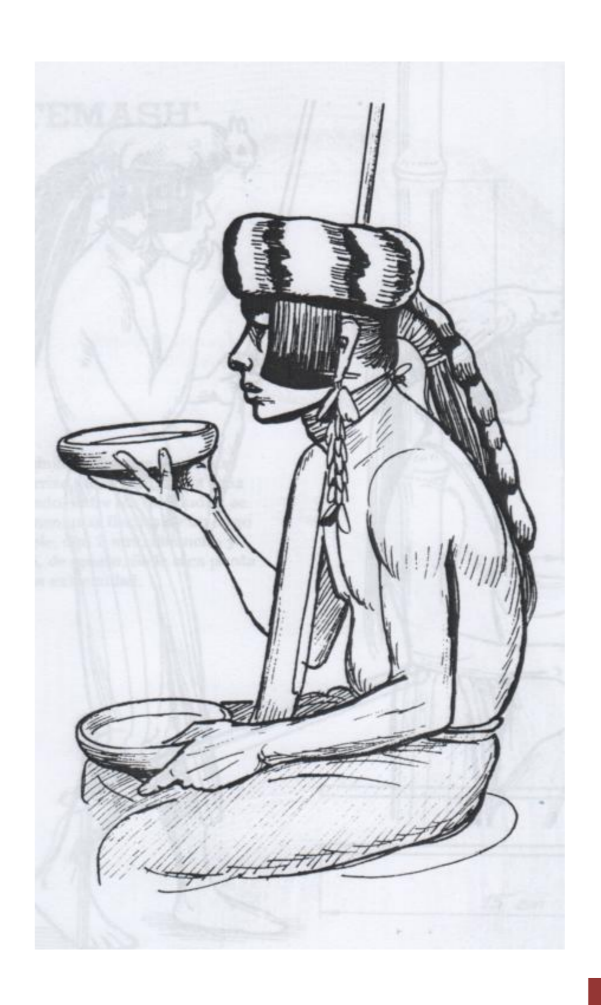


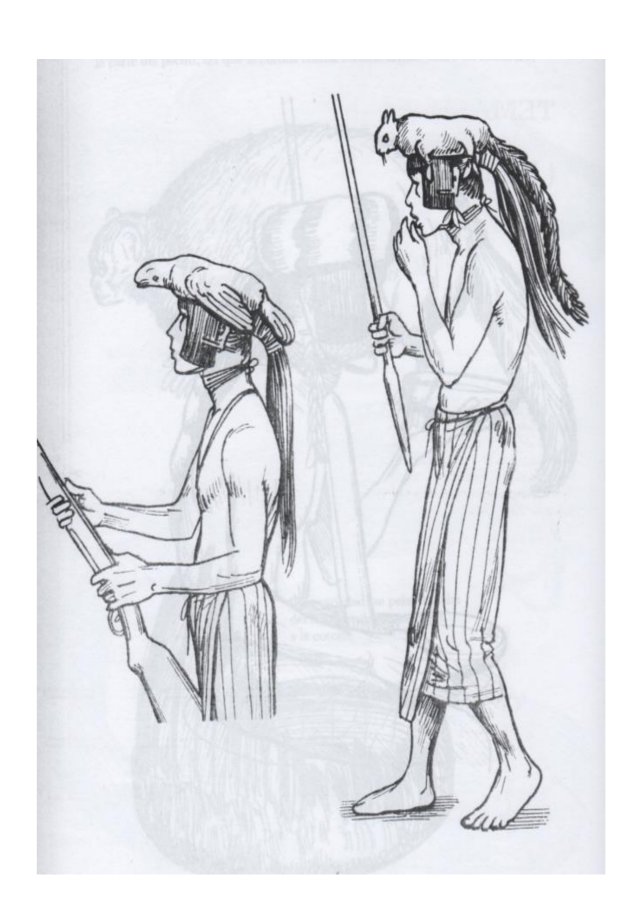


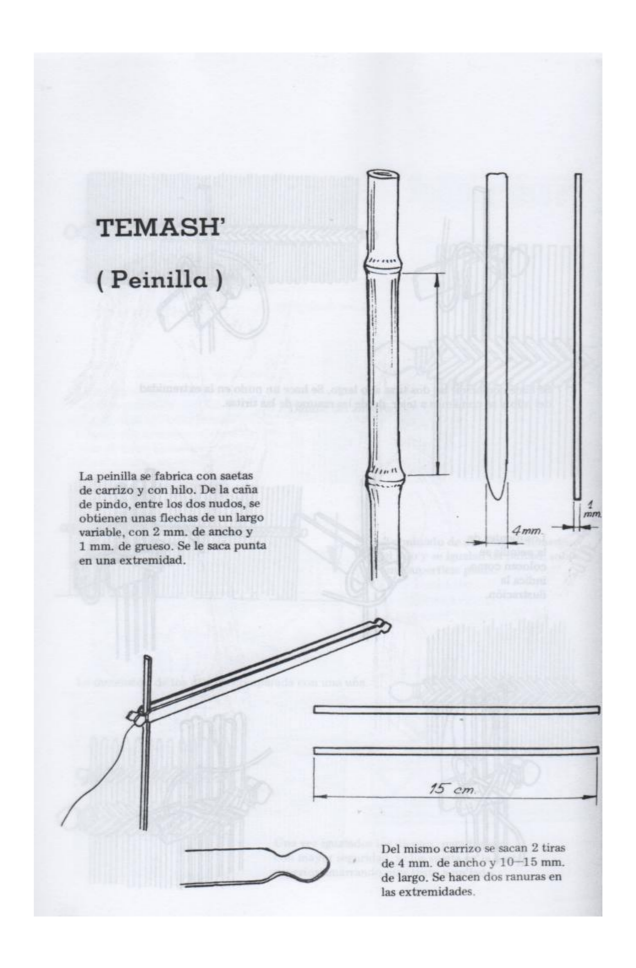


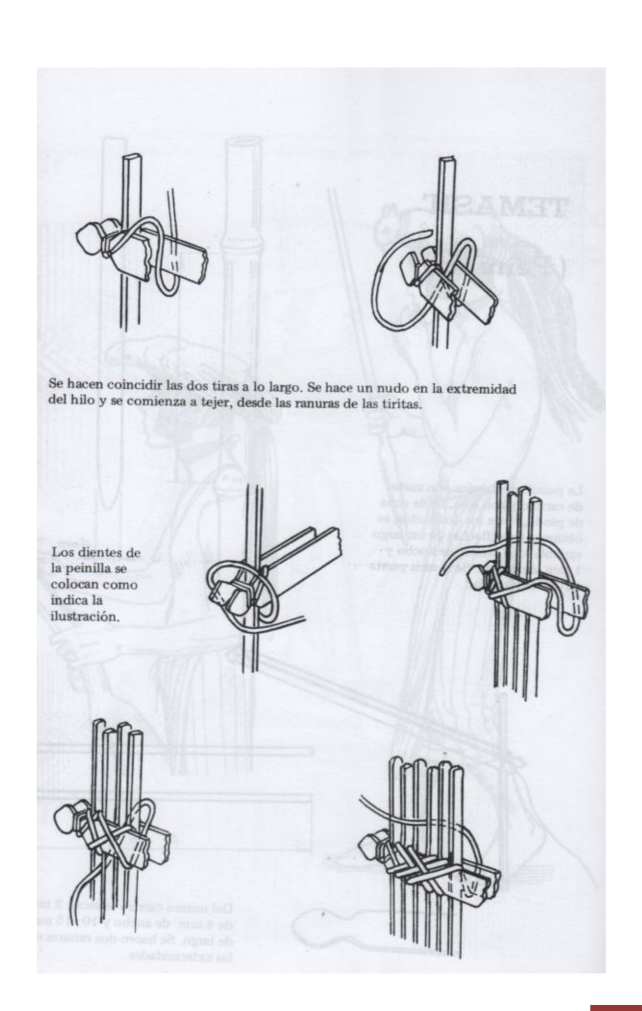


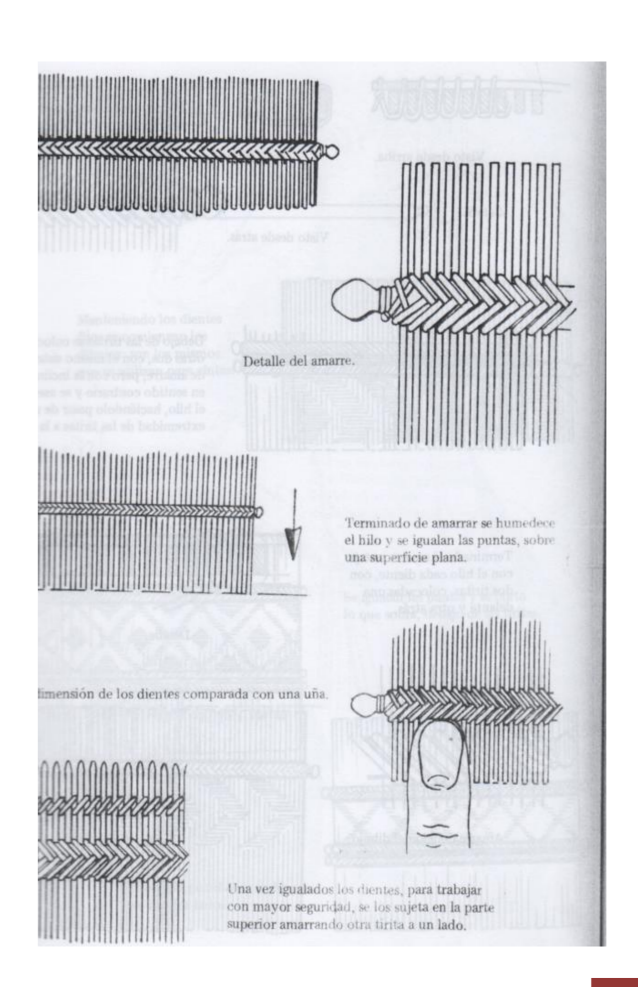


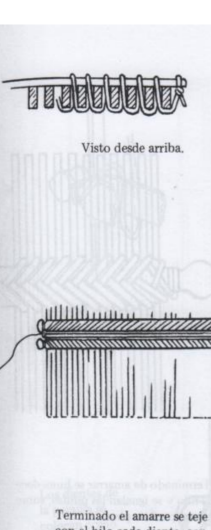


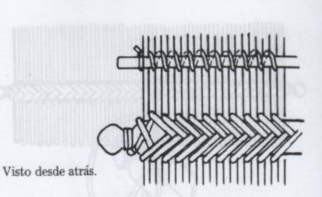




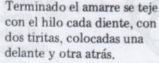


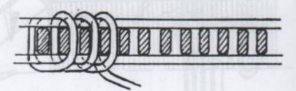




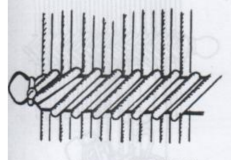


Debajo de las tiritas se colocan otras dos, con el mismo sistema de amarre, pero con la inclinación en sentido contrario y se asegura el hilo, haciéndolo pasar de una extremidad de las tiritas a la otra.

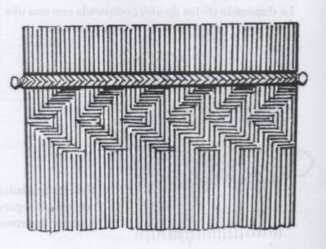


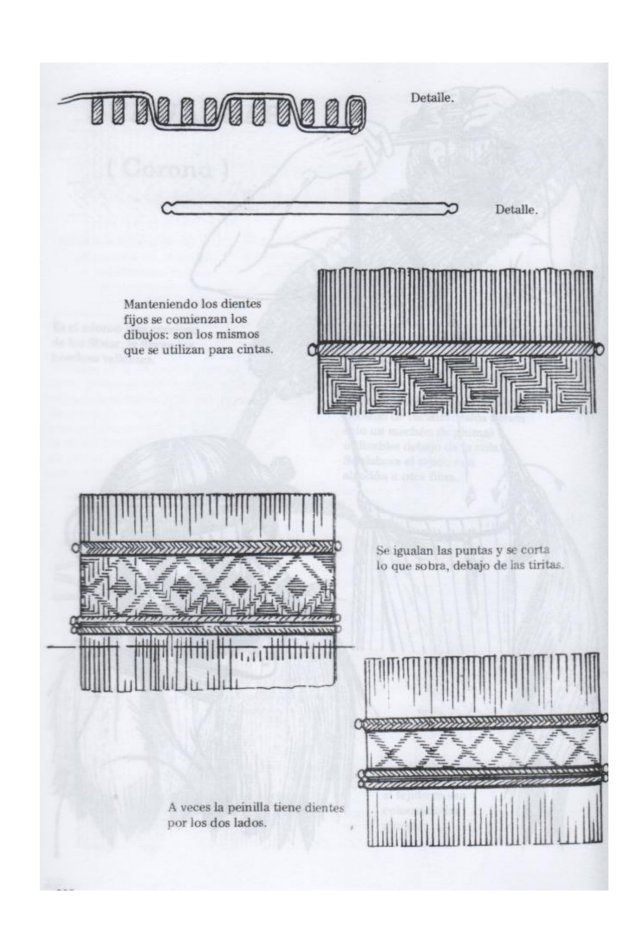


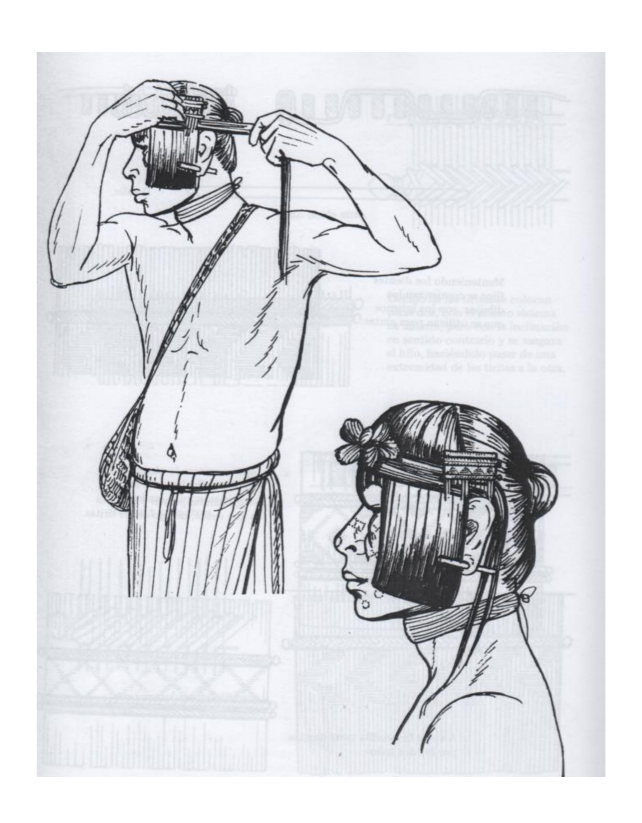
Detalle.

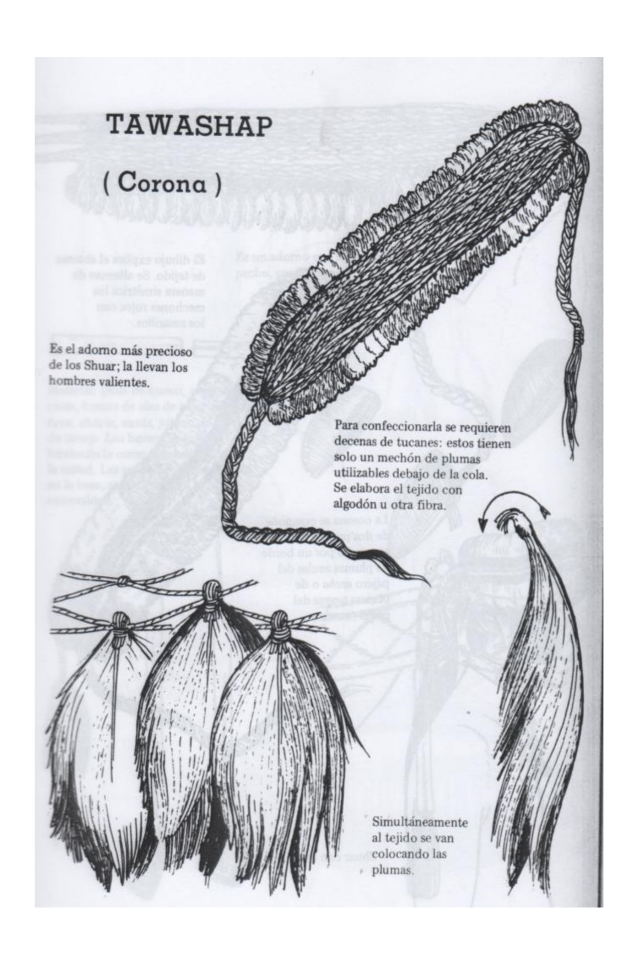


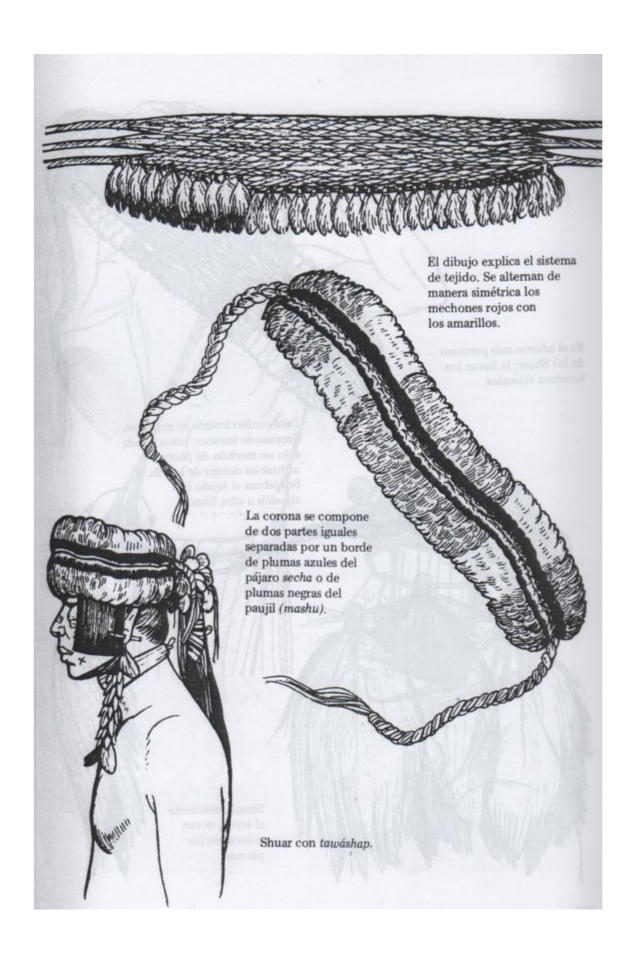
Amarre debajo del dibujo.







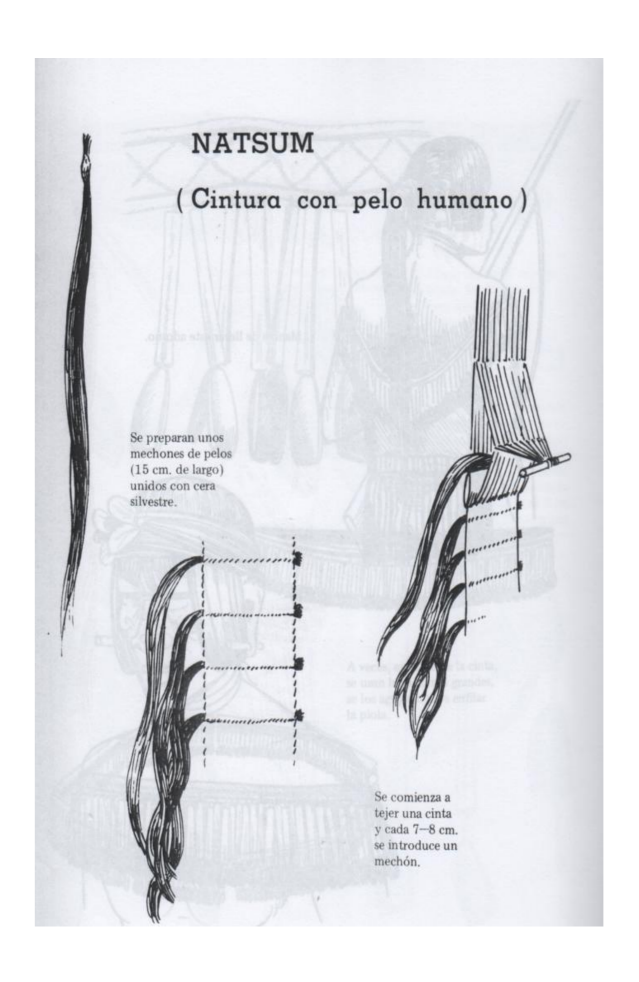


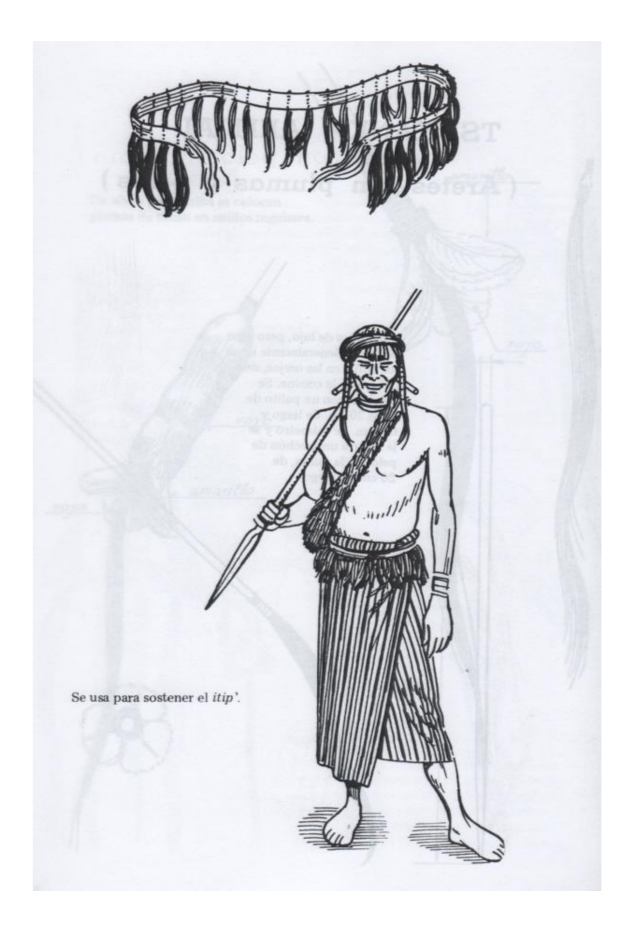








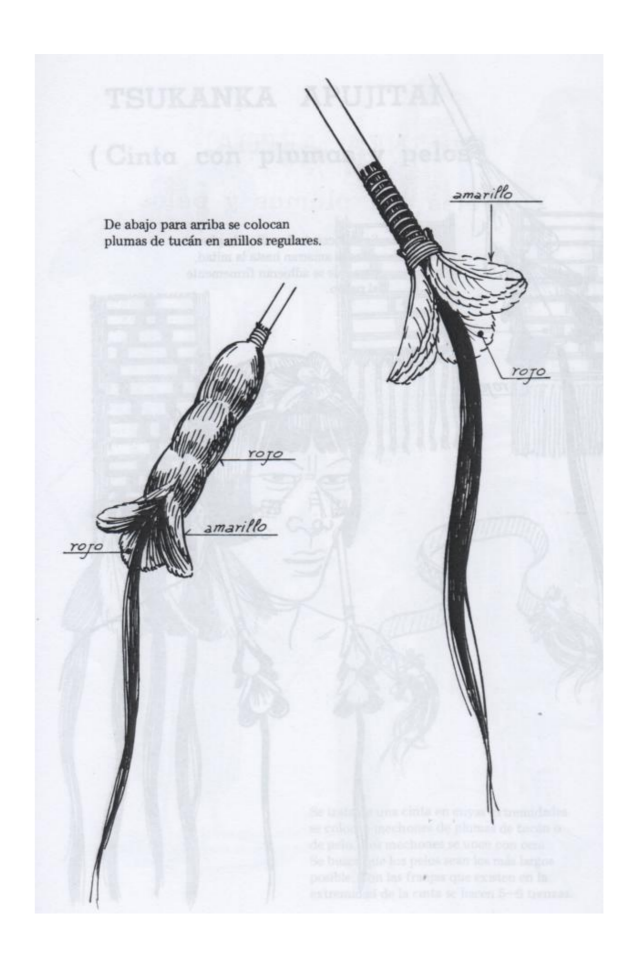


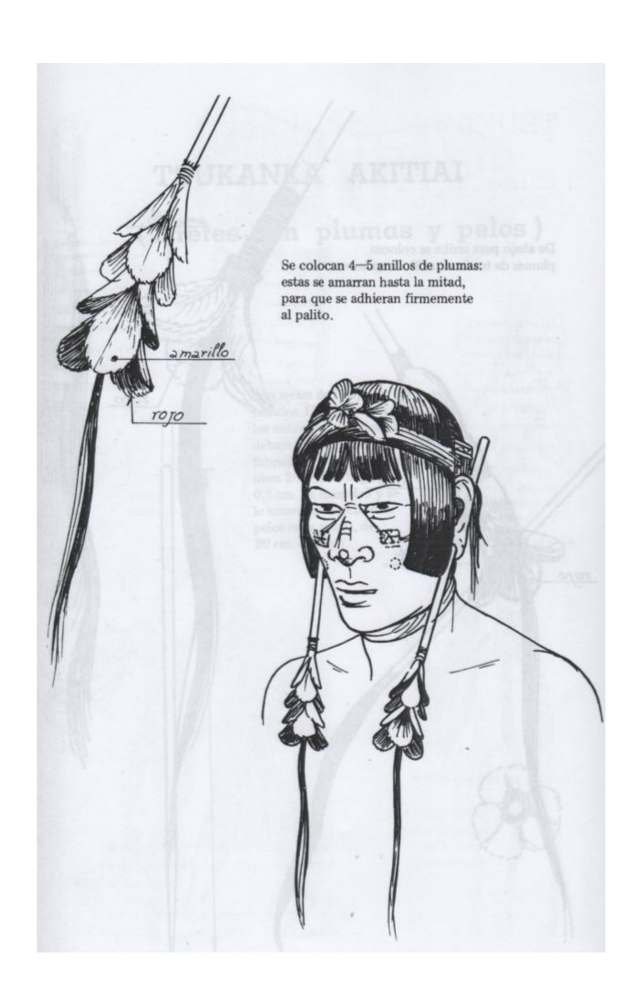


## TSUKAMKA AKOTIAI

### (Aretes con plumas y pelos)

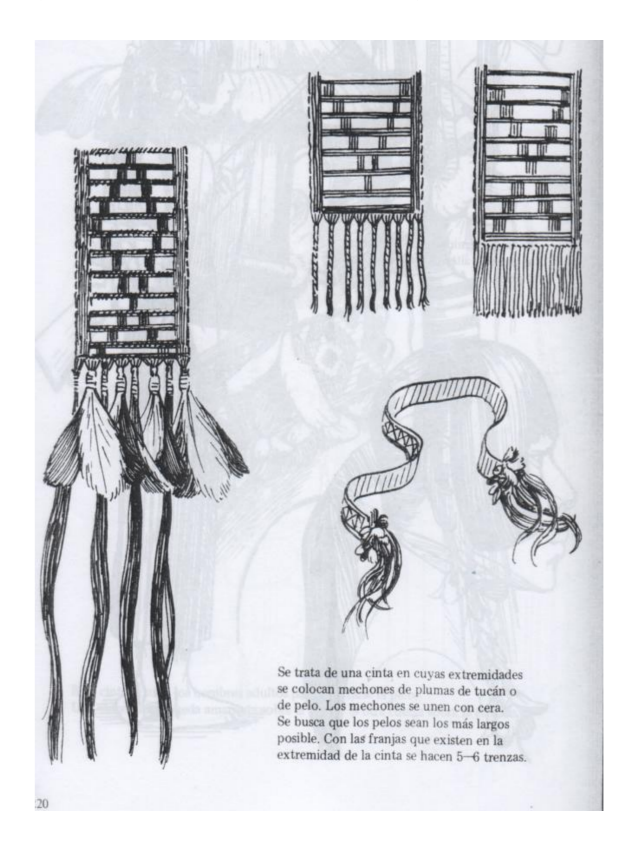


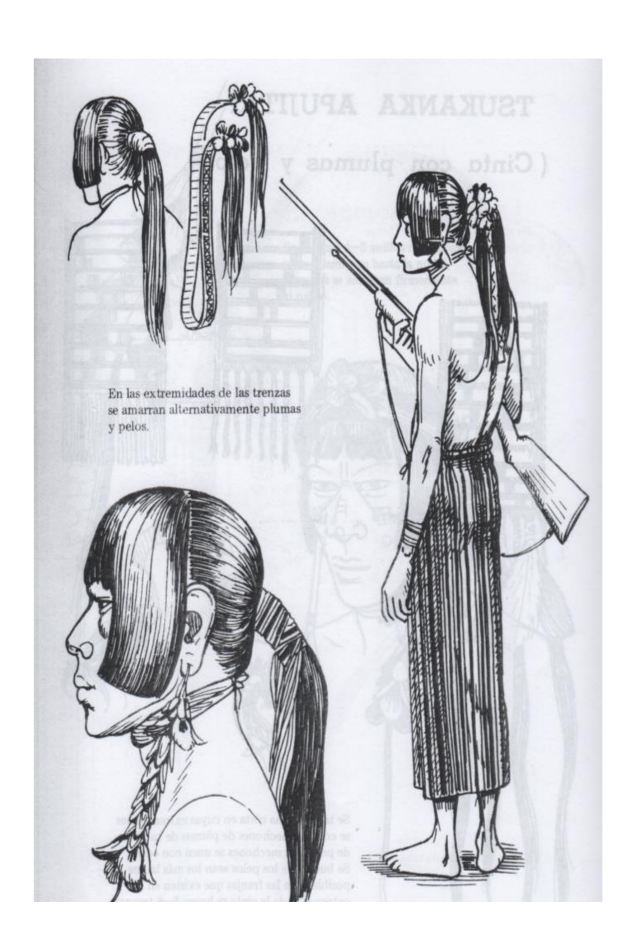




### TSUKANKA APUJITAI

(CINTA CON PLUMAS Y PELOS)

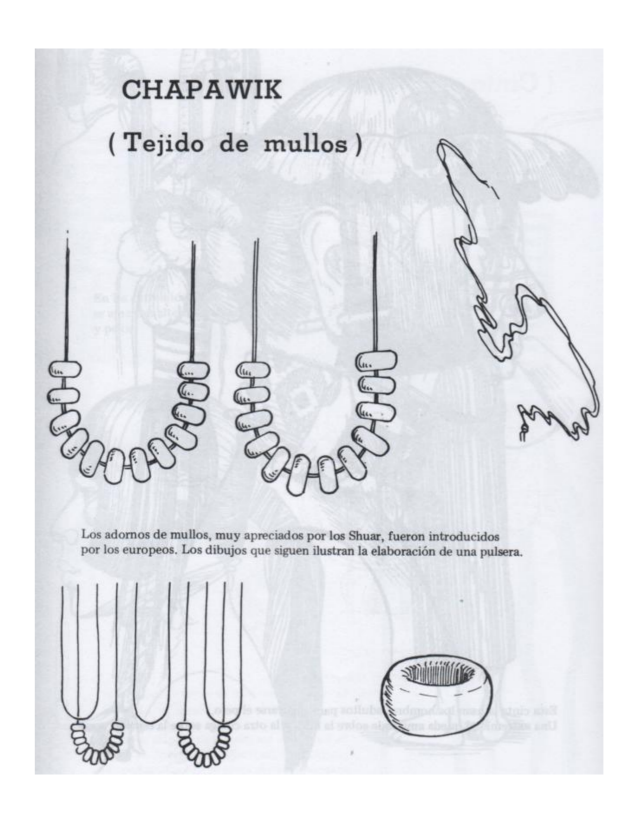


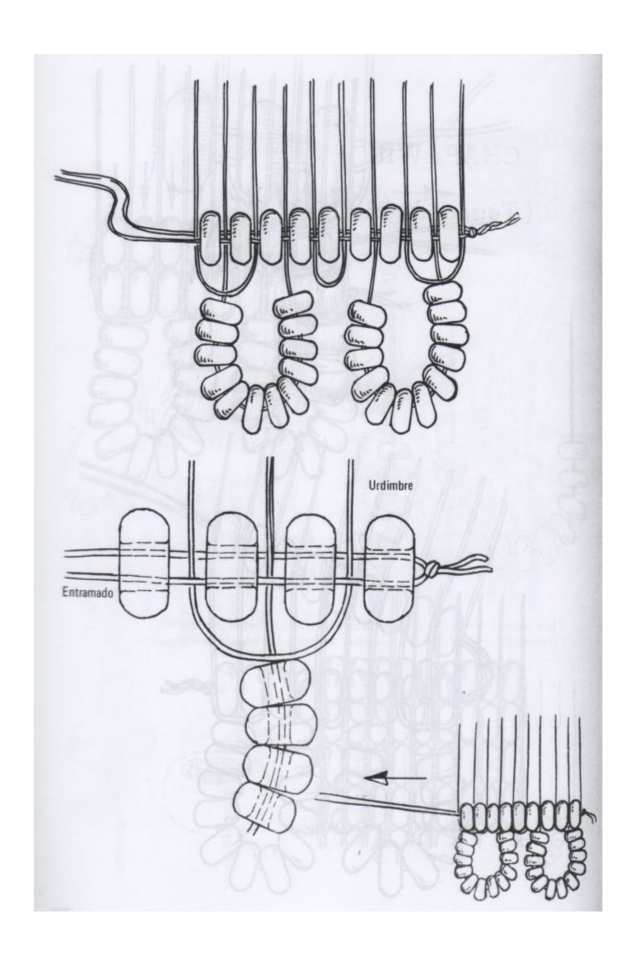


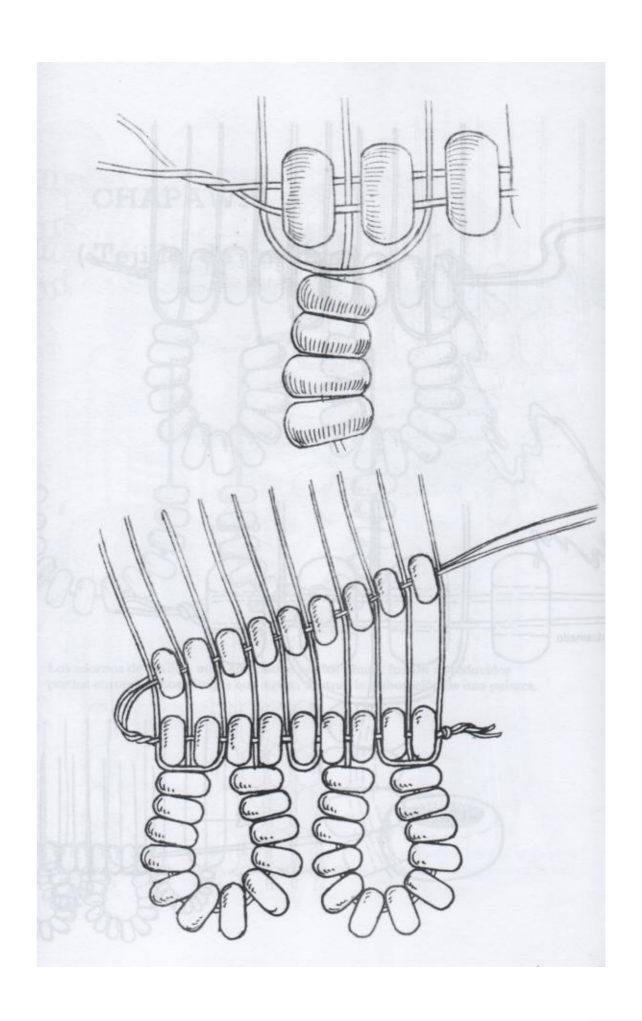


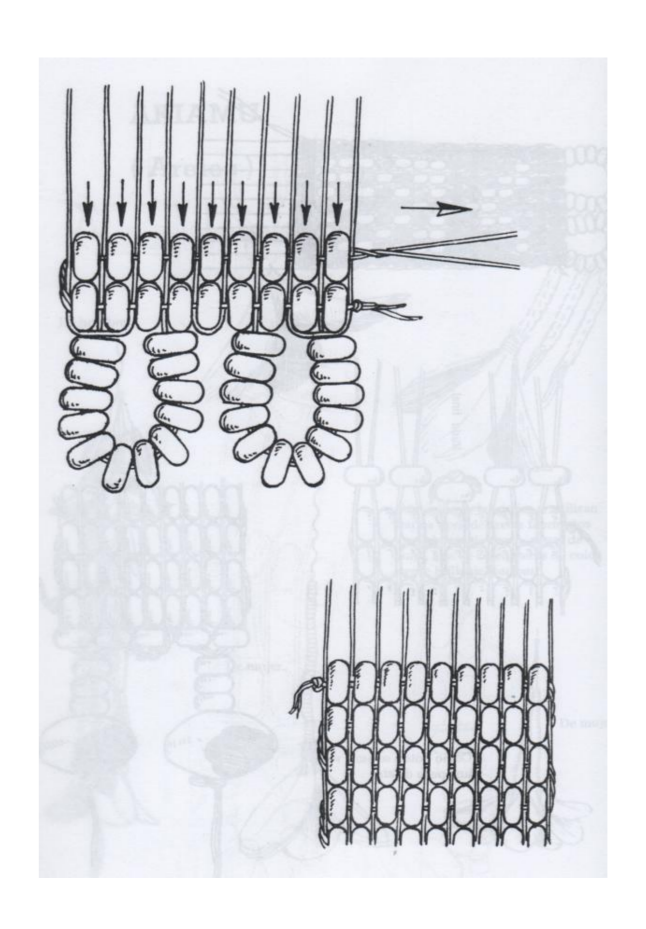
### **CHAPA WIK**

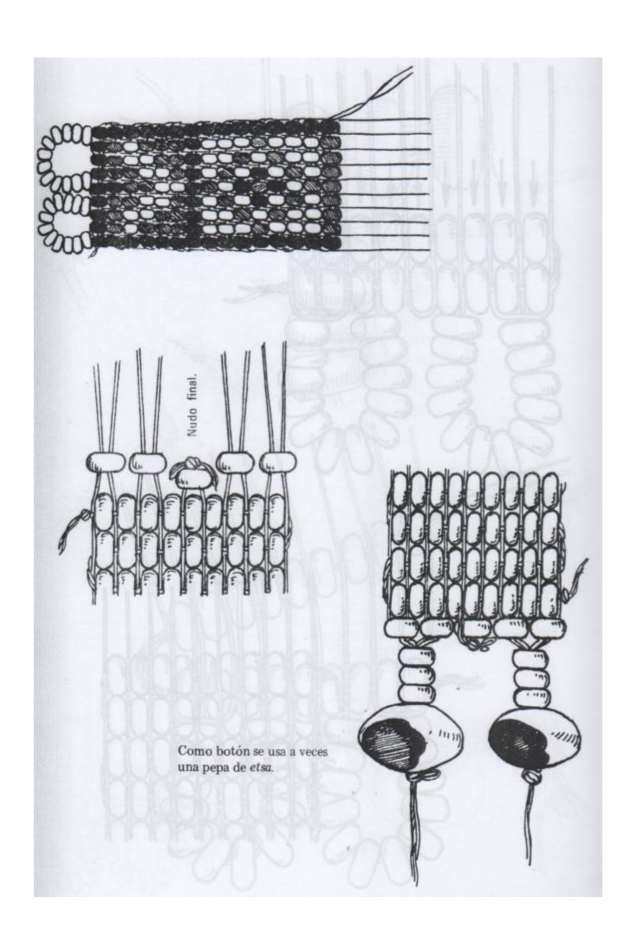
## (Tejido de mullos)

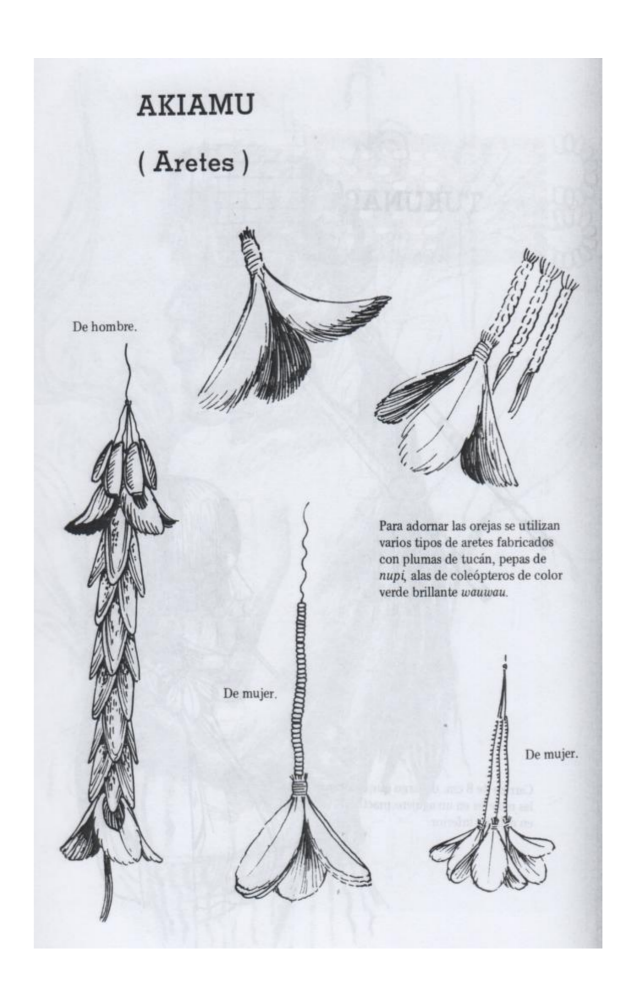


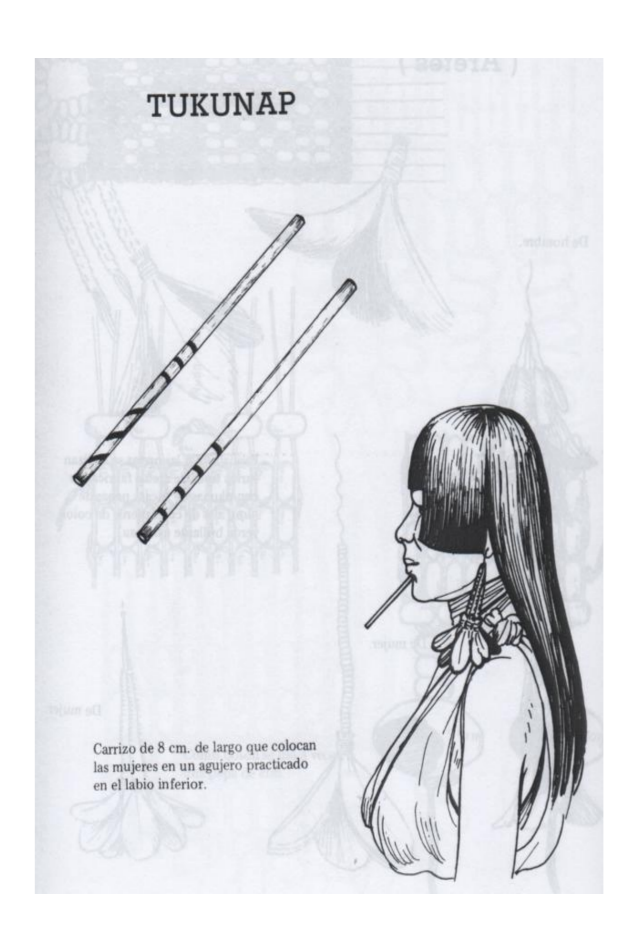






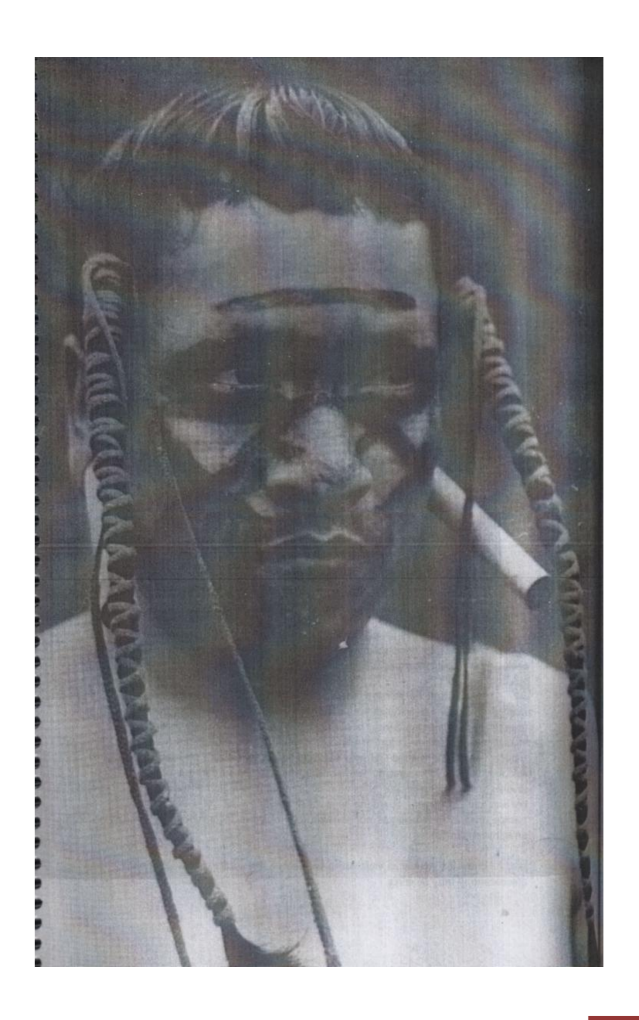














#### EL PEINADO

El peinado no es propiamente una artesanía, pero, de alguna manera es también una habilidad manual. Por este motivo aparecen en esta publicación algunas páginas sobre el tema.

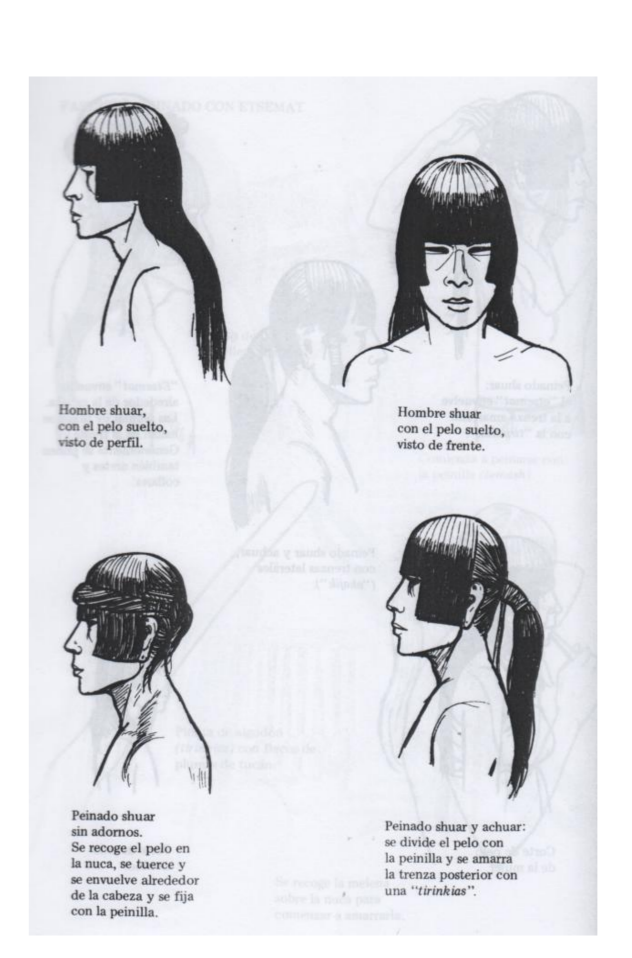
En cuestión de peinado, los Shuar tradicionales ha sido verdaderamente refinados. Los varones suelen cuidar la cabellera mucho más que las mujeres, que se limitan a dejarla suelta. Los jóvenes comienzan arreglarse el pelo cuando entran a formar parte del mundo de los adultos. Encima nuestro tiempo-y es una lástima- el pelo corto a llegado indicar "civilización", así que casi han desaparecido las hermosas melenas. Es verdad que muchos jóvenes han recuperado el camino de la moda lo que habían sacrificado en aras del "progreso", pero no se trata de las hermosas cabelleras de un tiempo, negras y relucientes por la suwa, con los cortes inconfundibles y los arreglos tan típicos.

Entre los Achuar el viejo estilo permanece casi intacto, pero ya se ve amenazado, y muy de cerca.

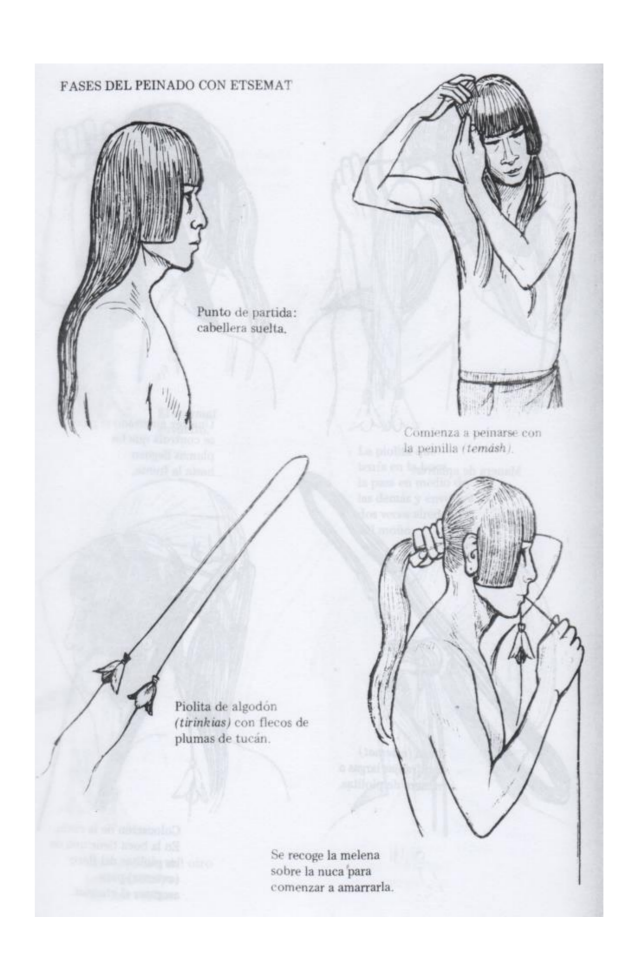


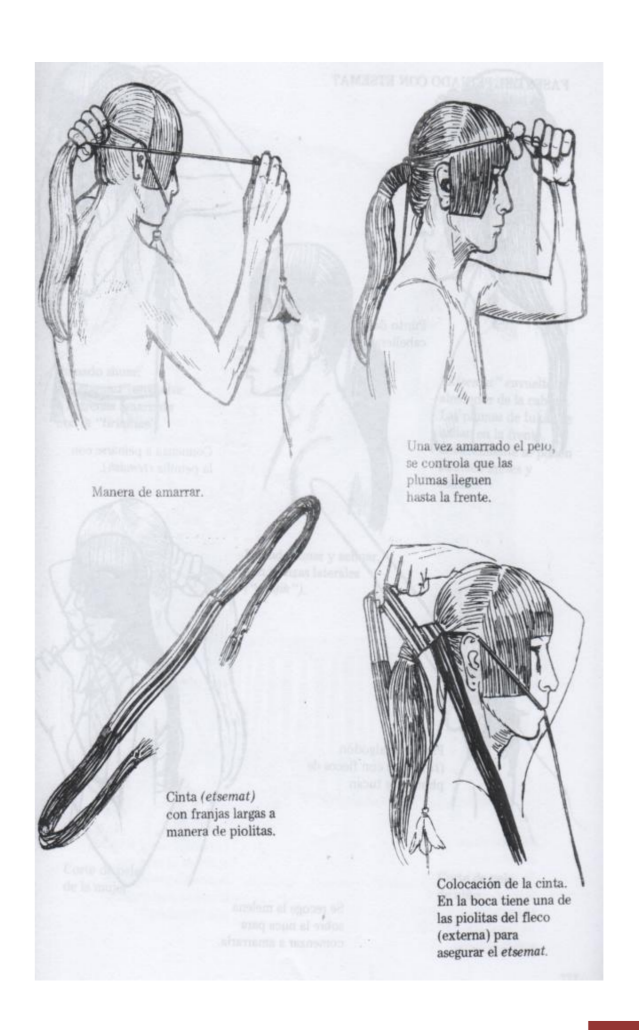
Peinado shuar completo, con todos los adornos (la cinta se llama "tsukanká apujtai"). El tentém que aparece en el dibujo se usa especialmente a lo largo del Santiago y en la región de Zamora—Gualaquiza,

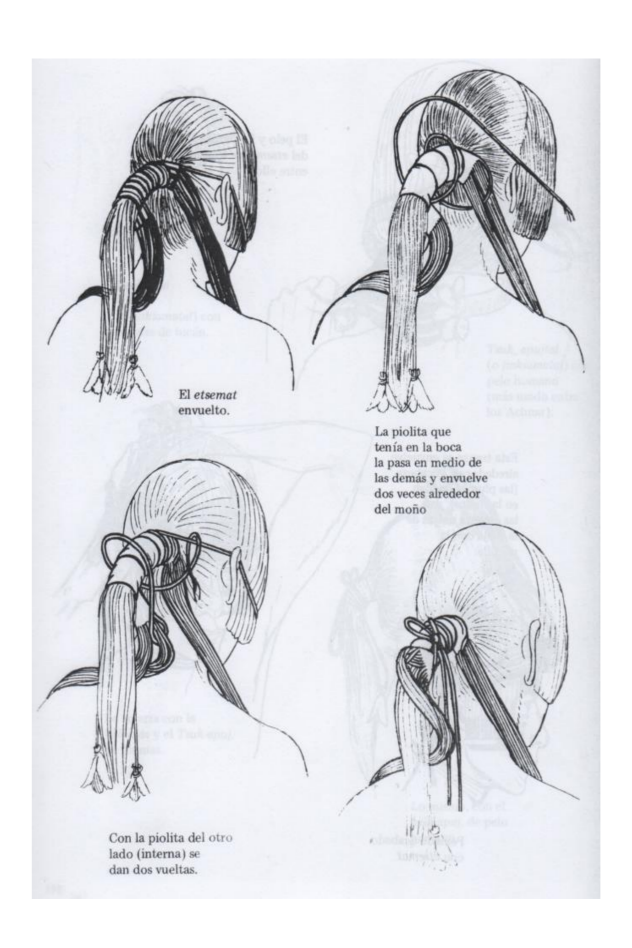




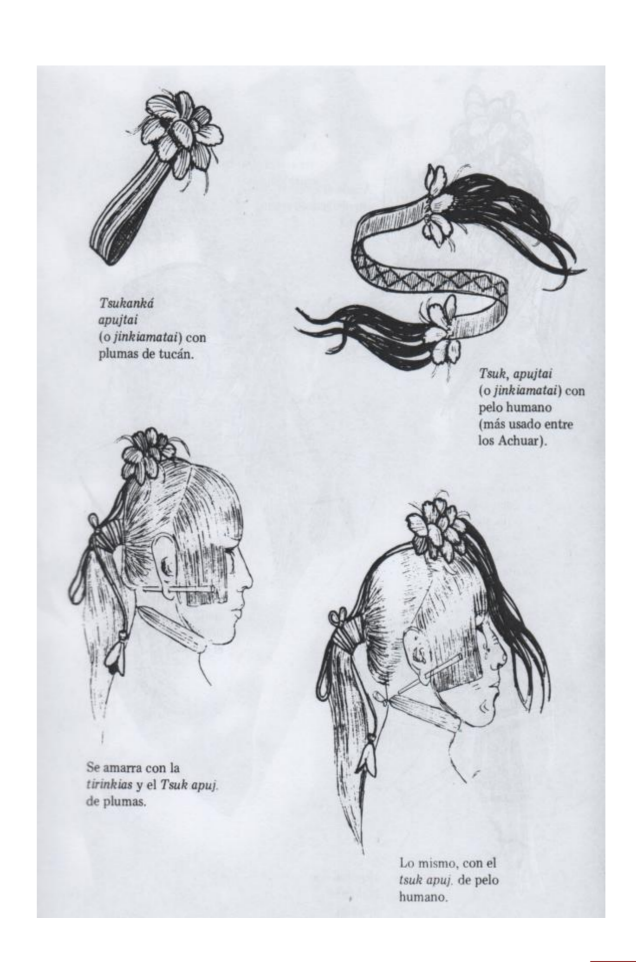


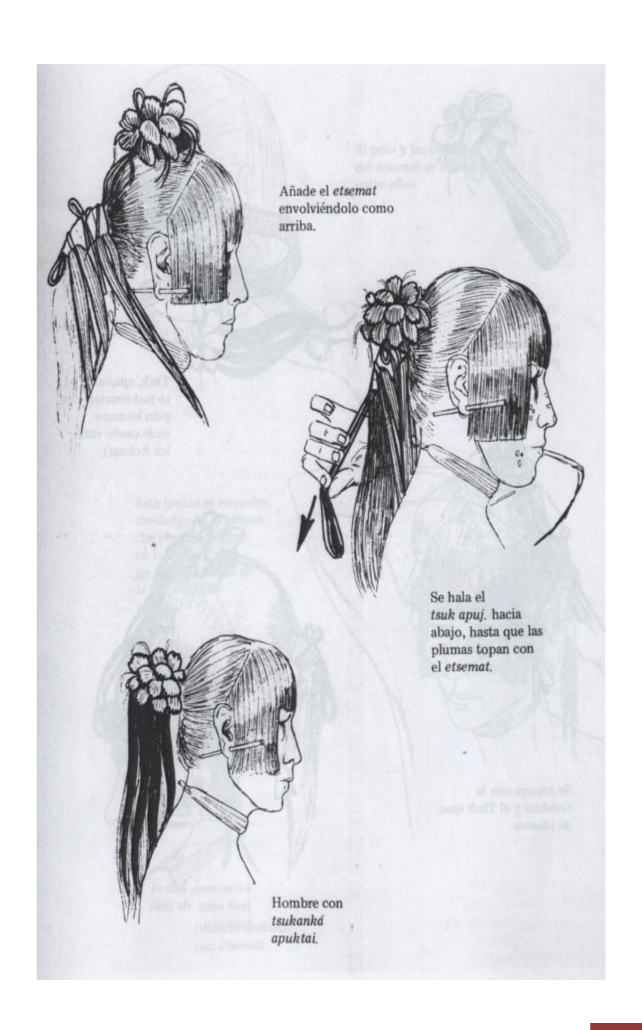


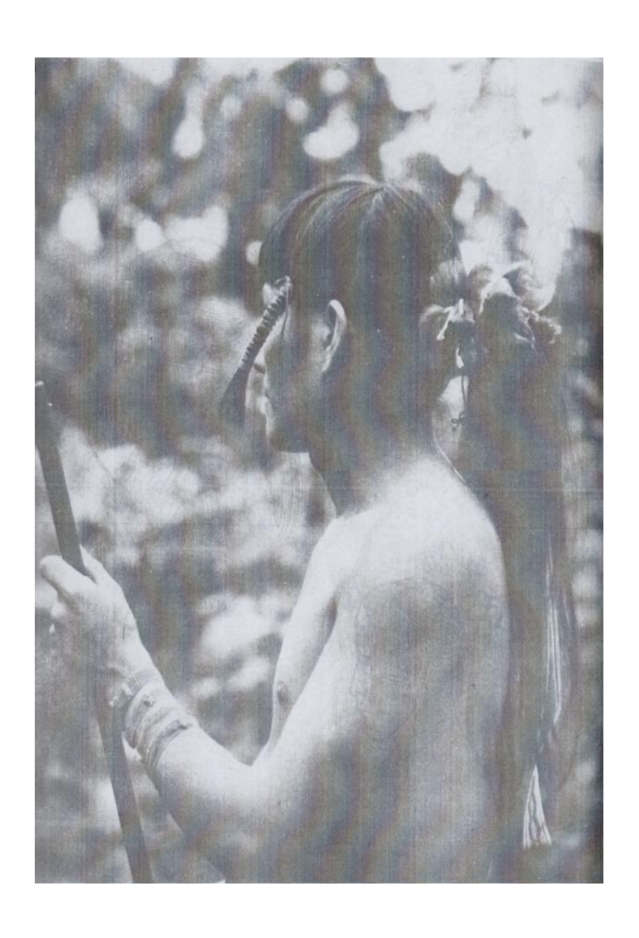




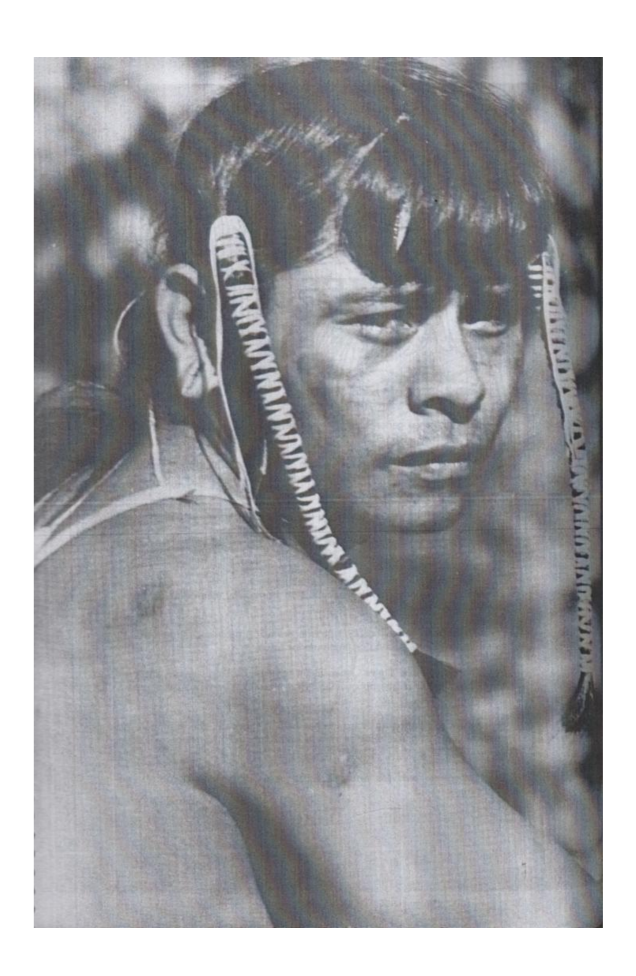












#### **TATUAJES**



El tatuaje en general los hace la mama a sus hijitos, o los jóvenes esposos entre ellos.

El tatuaje "shirink" se hace con el humo de "shiripik" (resina de copal, empleada en el alumbrado) recogido en una hoja verde puesta sobre la llama.

Con una flechita de guadua o un diente de una peinilla, se recoge el humo de la hoja ahumada y se aplica a la cara, haciendo rodar un poco el palillo, para romper la membrana más superficial del cutis. Se usa la púa de erizo.

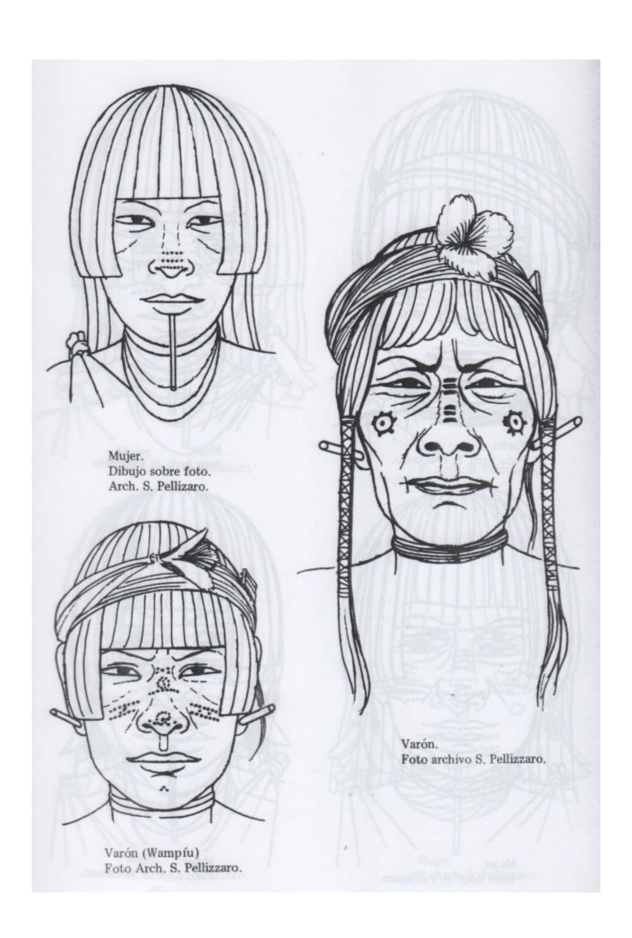
Los tatuajes más usados son punteados en forma de equis mayúscula, circunferencias y líneas paralelas y en sentido horizontal, preferentemente en la mejilla y en la nariz.

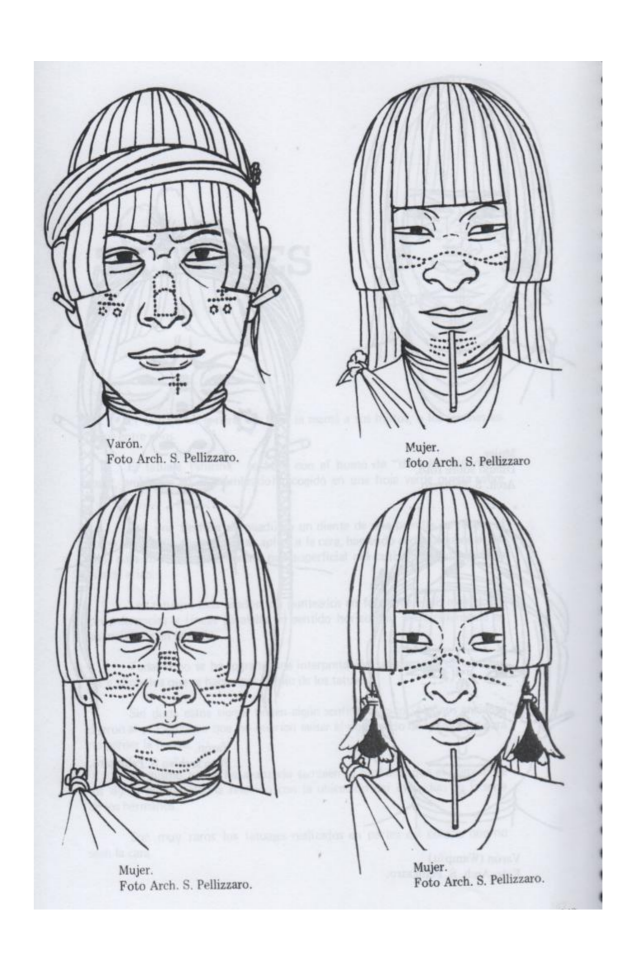
Todavía no se ha logrado una interpretación satisfactoria de los dibujos y símbolos que se hacen por medio de los tatuajes.

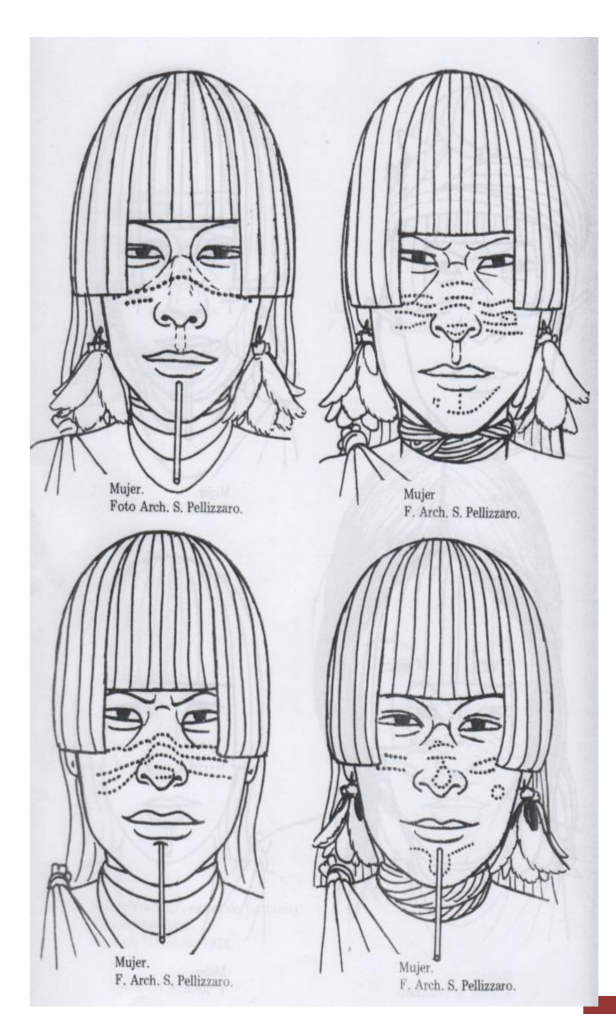
Sin duda estos signos tienen algún sentido mágico. Algunos ancianos dijeron al p.Pellizarro que no querían avisar el significado de los dibujos para no perder la fuerza.

El mismo padre ha avanzado también la hipótesis que el número de los signos guarde alguna relación con la ubicación del individuo en la serie de los hombres.

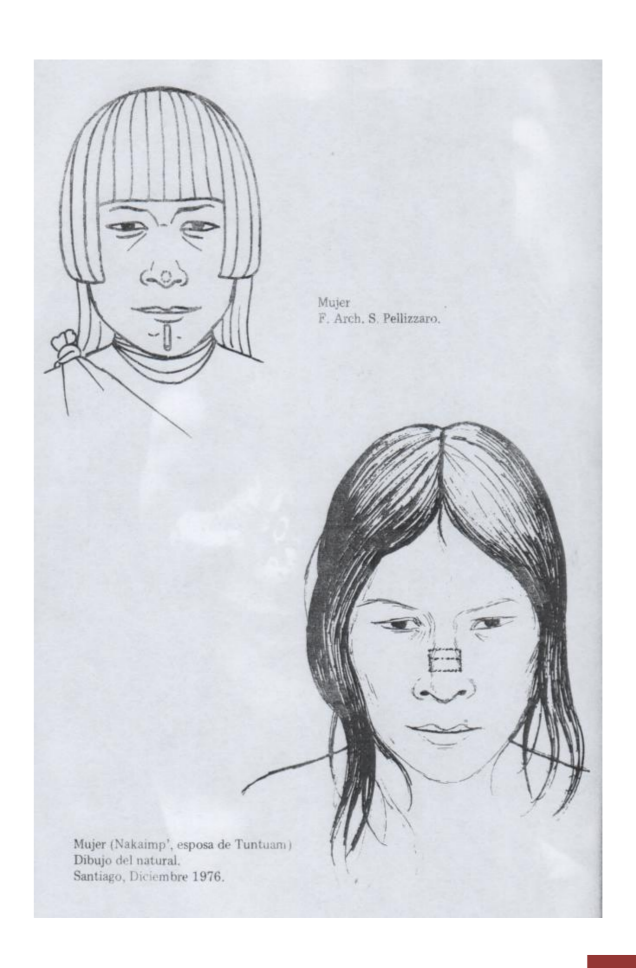
Son muy raros los tatuajes realizados en partes del cuerpo que no sean la cara.



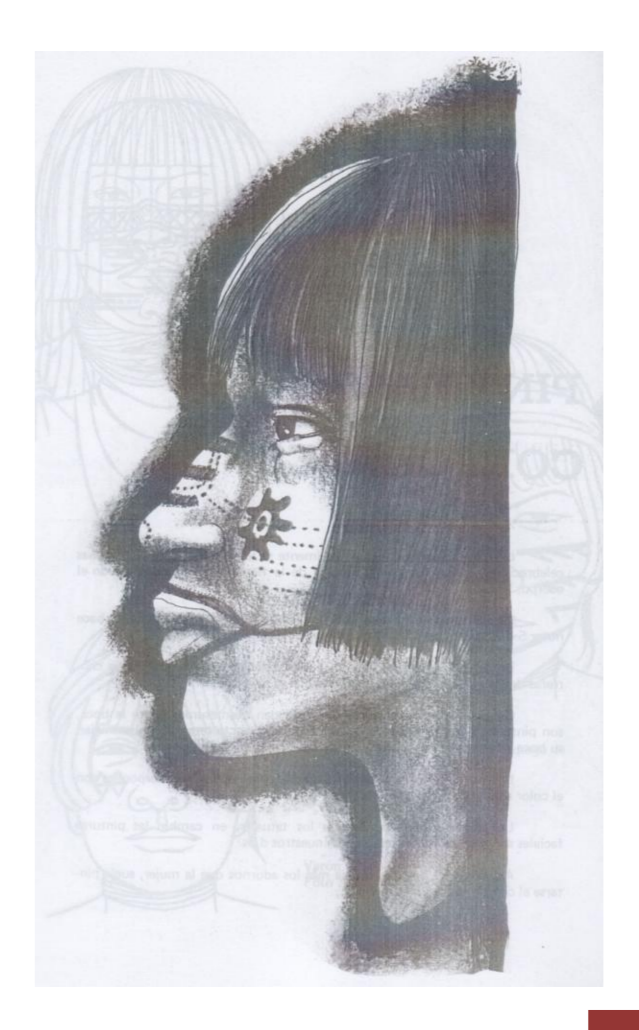












# PINTURAS CORPORALES



Las pinturas corporales generalmente se limitan en la cara. En algunas celebraciones, como la de la culebra y de la tsantsa se extienden a todo el cuerpo.

Las pinturas de la cara con "Karawira", "ipiak" y "suwa, como hace notar S. Pellizarro, no son arbitrarias sino significativas.

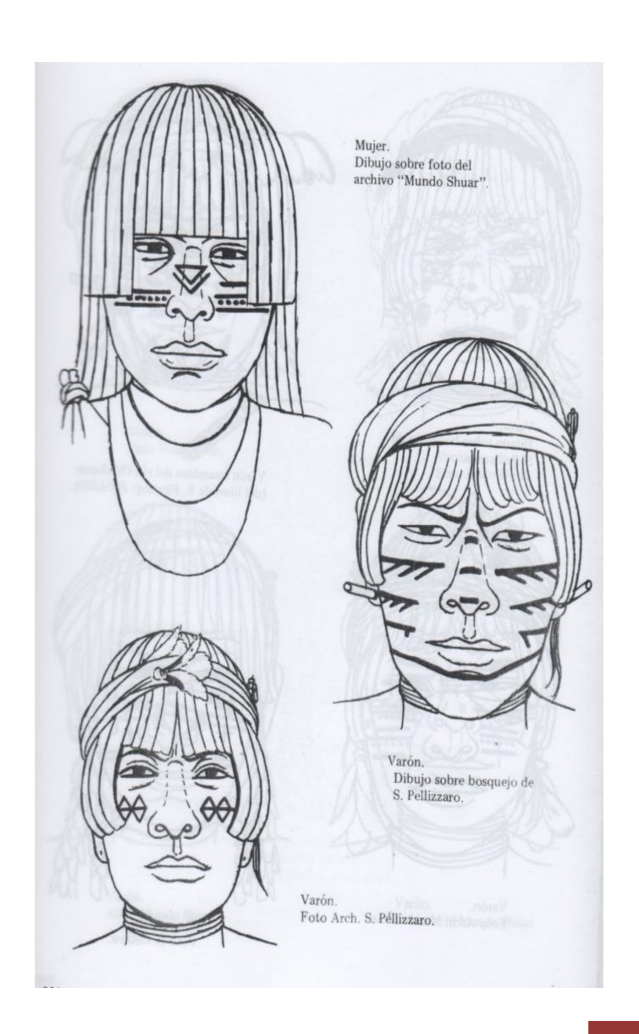
En los hombres significa el poder recibido de "Artuam" en las chorreras de los ríos o en las habilidades que las distinguen.

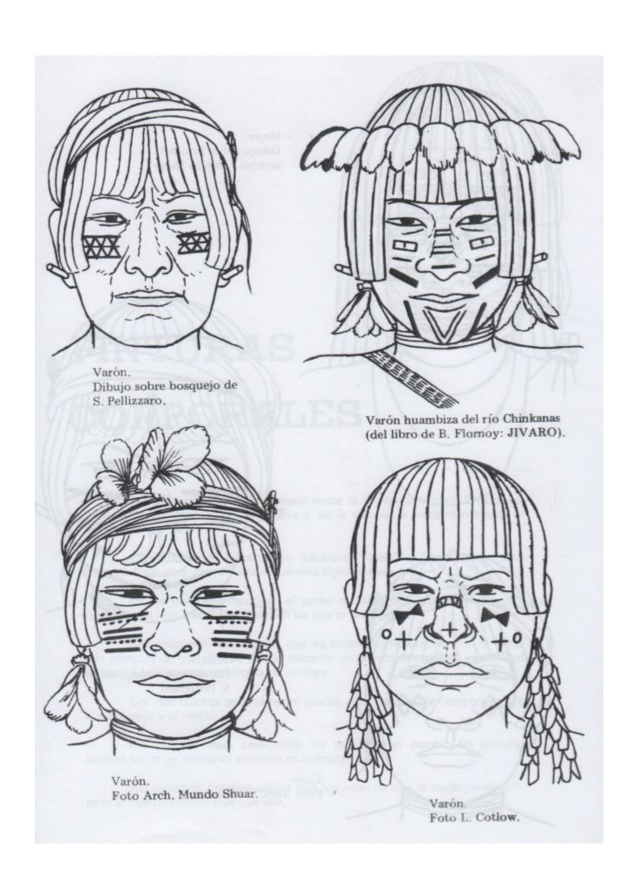
Generalmente las pinturas que agrandan desmesuradamente la boca, son pinturas de guerra, que dan al atacante un aspecto terrorífico y asemejan a su boca a la boca ensangrentada de un tigre.

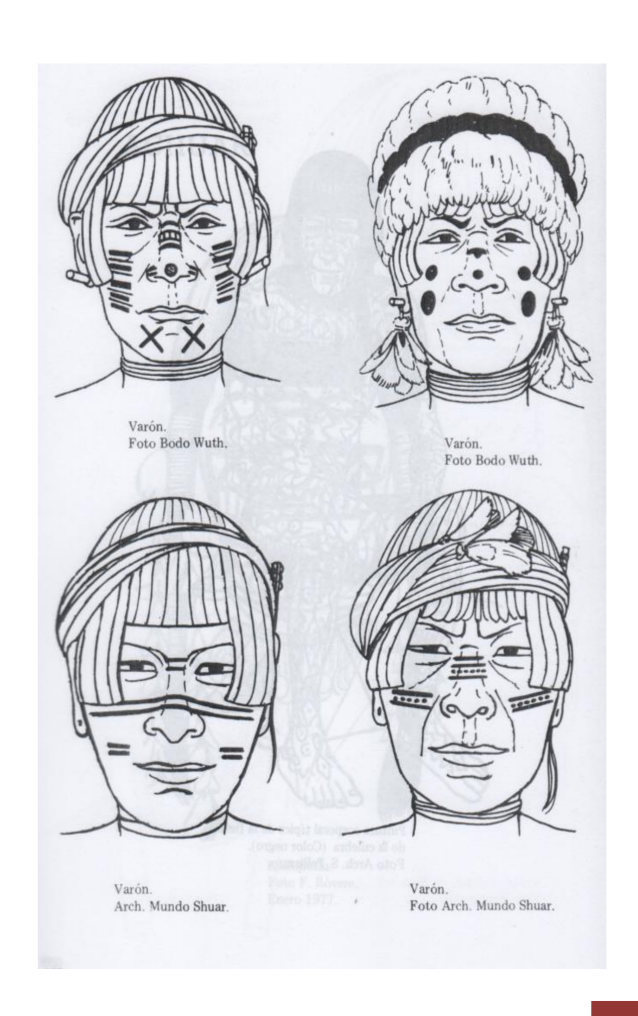
Los colores generalmente usados para las pinturas corporales son el color rojo y el negro.

Los Achuar usan poquísimo los tatuajes, en cambio las pinturas faciales son muy comunes también en nuestros días.

Así como el hombre utiliza más los adornos que la mujer, suele pintarse el cuerpo mucho más que ella.

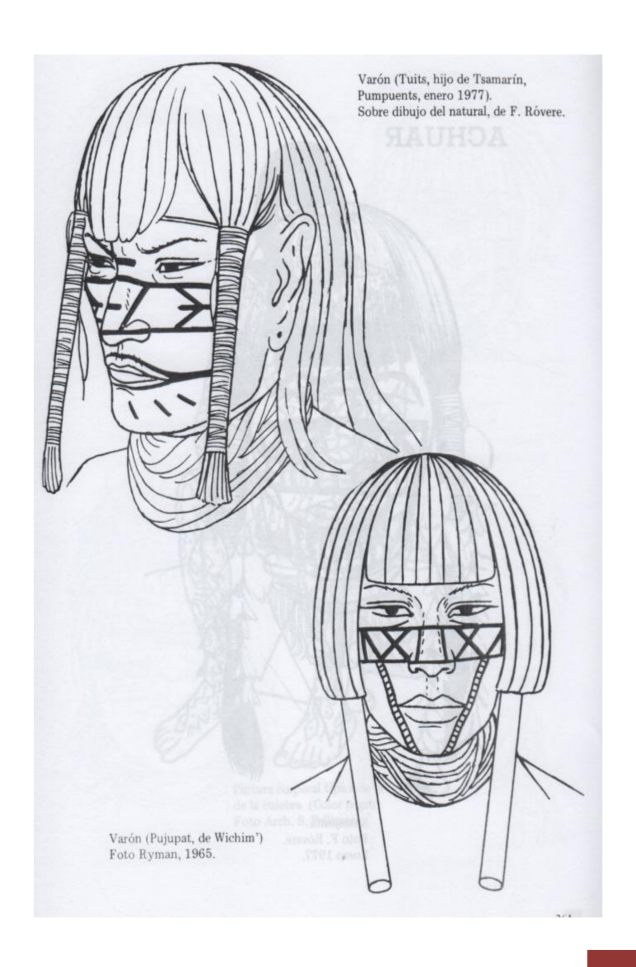


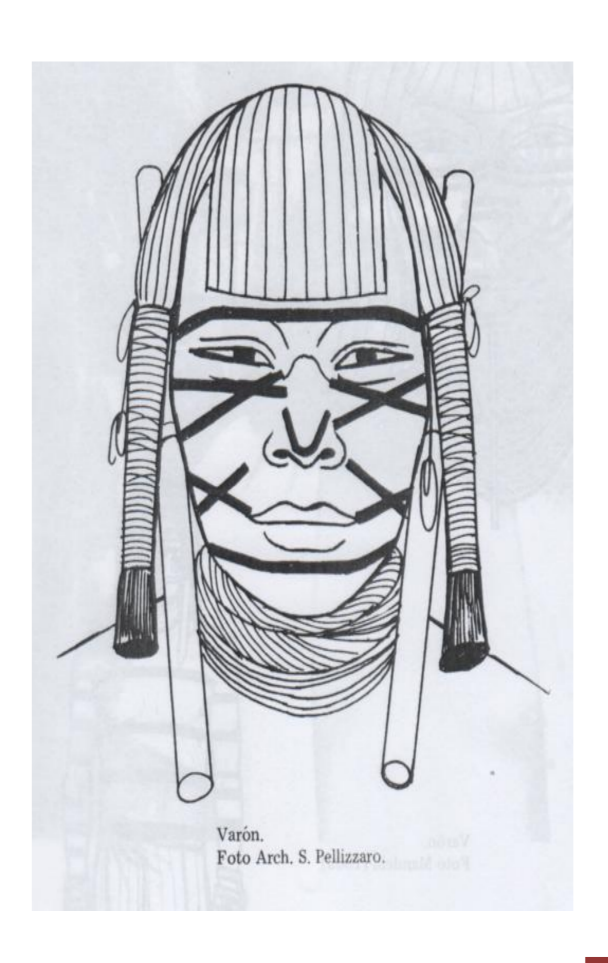


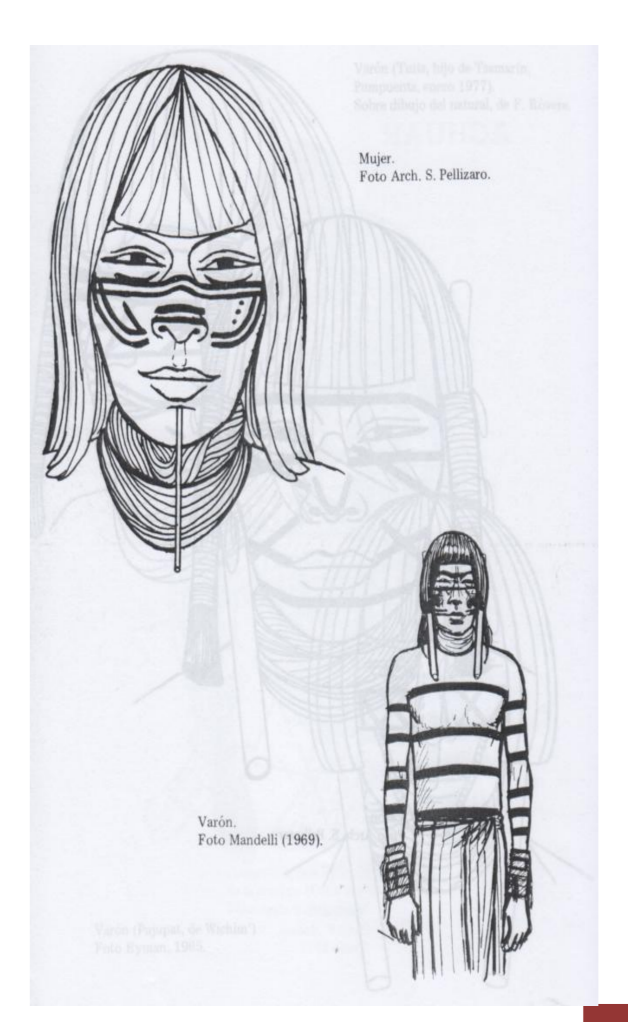


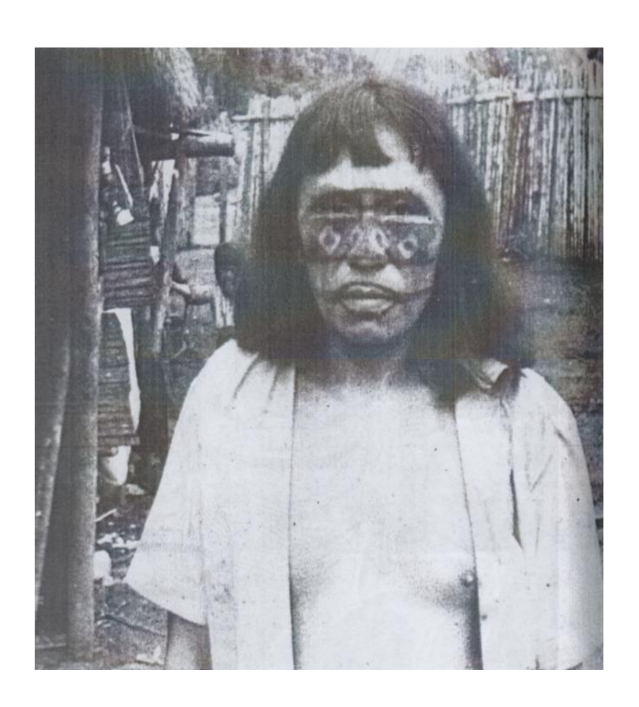
















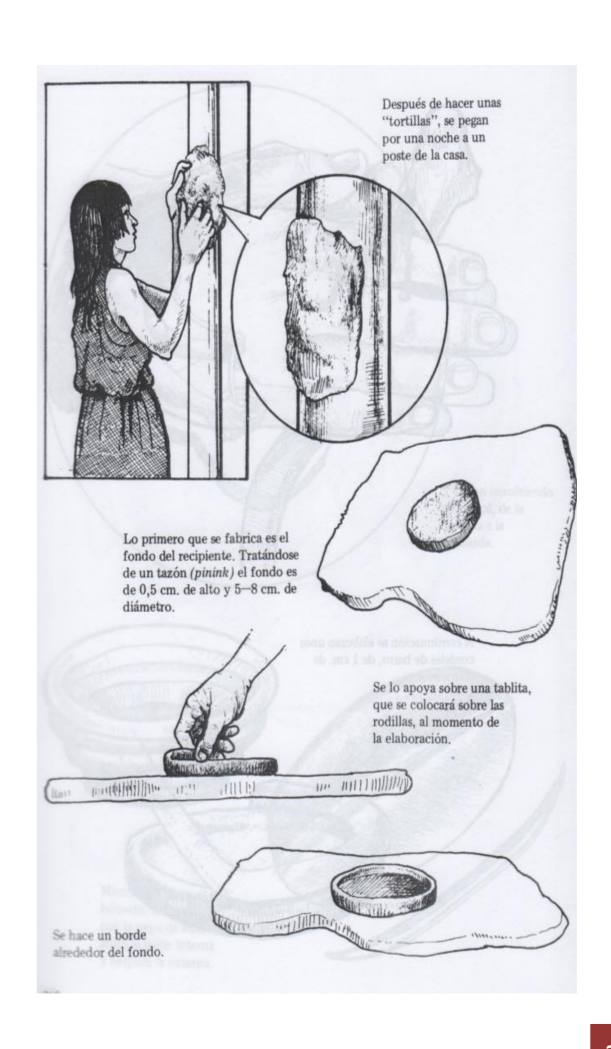
Narra la mitología Shuar que una hermosa mujer se había casado con un cazador muy conocido por su valentía y habilidad. Las demás mujeres no pudieron perdonarle esta suerte y se vengaron, rehusando enseñarle el arte de cocinar y elaborar los tiestos. De nada valió que a la pobre su marido le trajera abundante cacería, porque no tenía nada en que cocinarla. Cada día ella buscaba distintos tipos de baro para elaborar sus recipientes, pero estos se quebraban siempre. Finalmente Nunkui tuvo compasión de la joven y se apareció para indicarle las mejores clases de arcilla y todas las técnicas de la alfarería: A continuación maldijo a las demás mujeres, que perdieron al instante su habilidad. Desde entonces, y hasta nuestros días entre los Shuar la alfarería es una prerrogativa de las mujeres, que elaboran sus ollas repitiendo lo que Nunkui enseño.

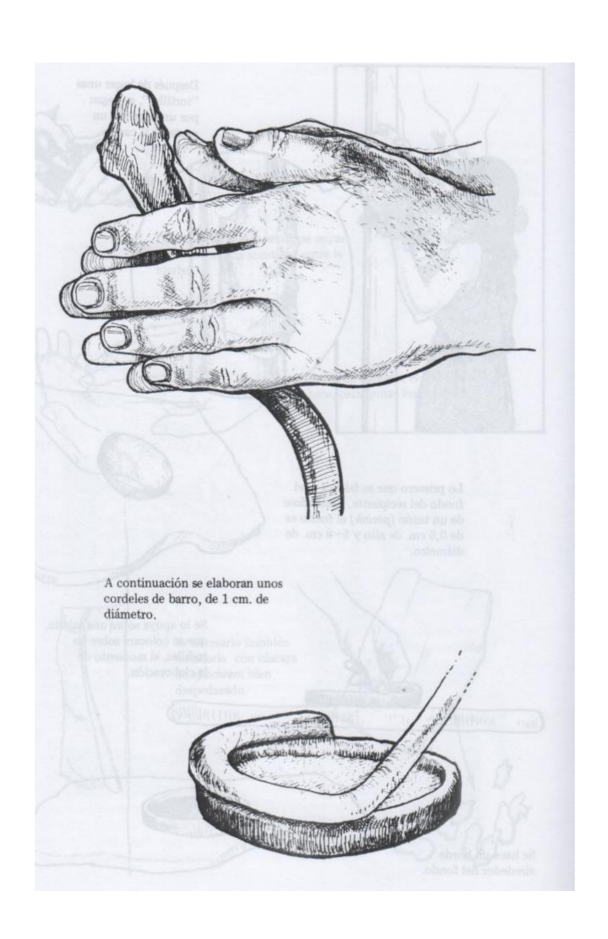
La Alfarería de los Shuar no es resistente y delicada como las de sus vecinos del norte, los Canelos de habla quichua. Menos finos son también los adornos y las pinturas. De todas maneras los recipientes que producen las mujeres son abundantes, funcionales y estéticos. Entre los Achuar, seguramente por el flujo canelo, la cerámica es más refinada y mejor donada.

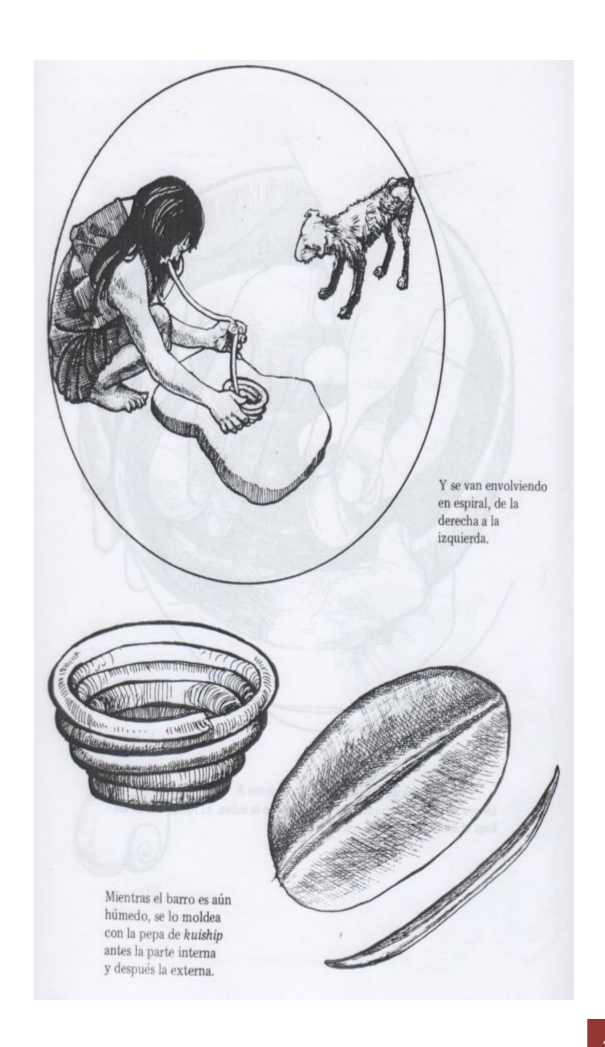
Sobra decir que el plástico y el aluminio están asestando un rudo golpe las artes enseñadas por Nunkui a las mujeres Shuar.



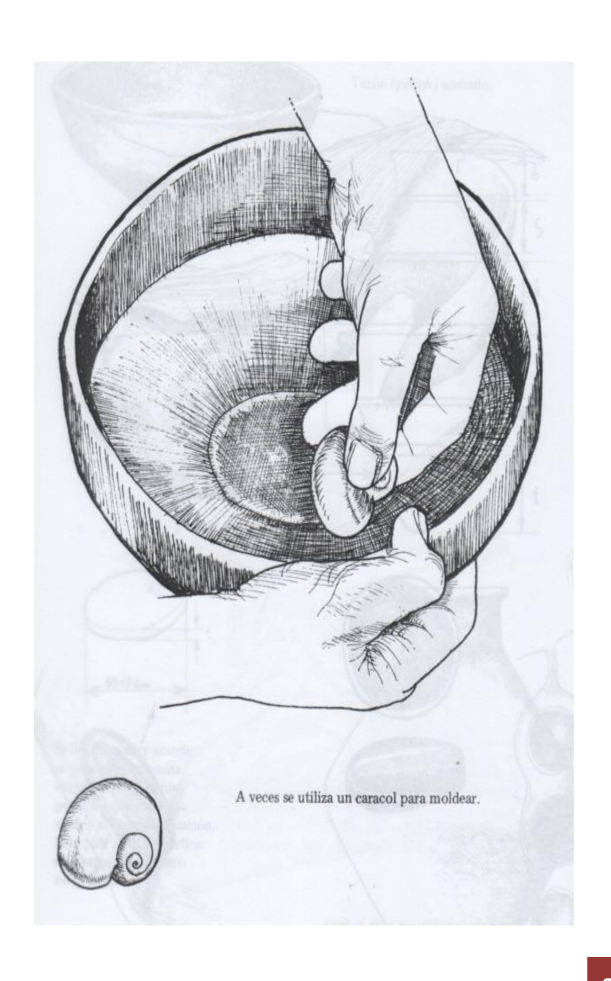




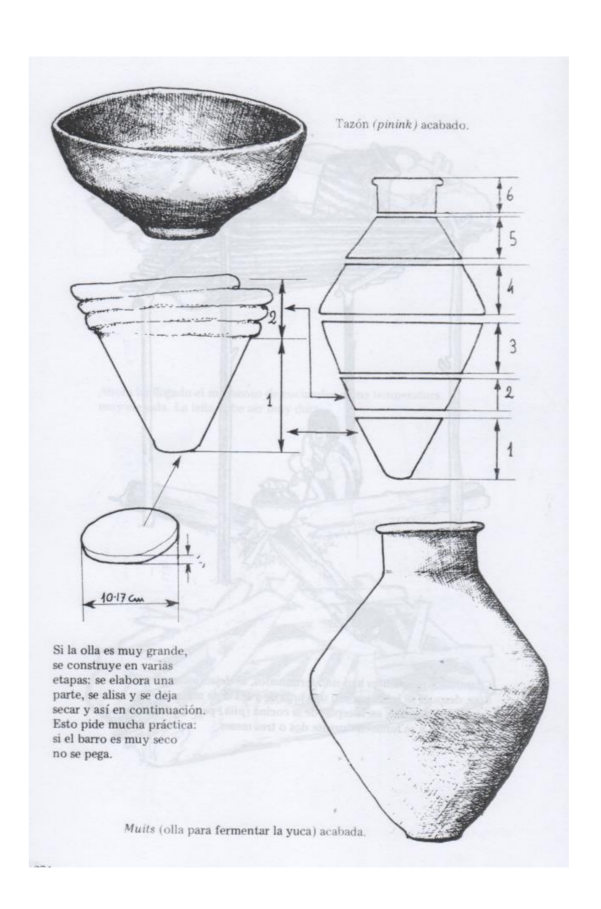


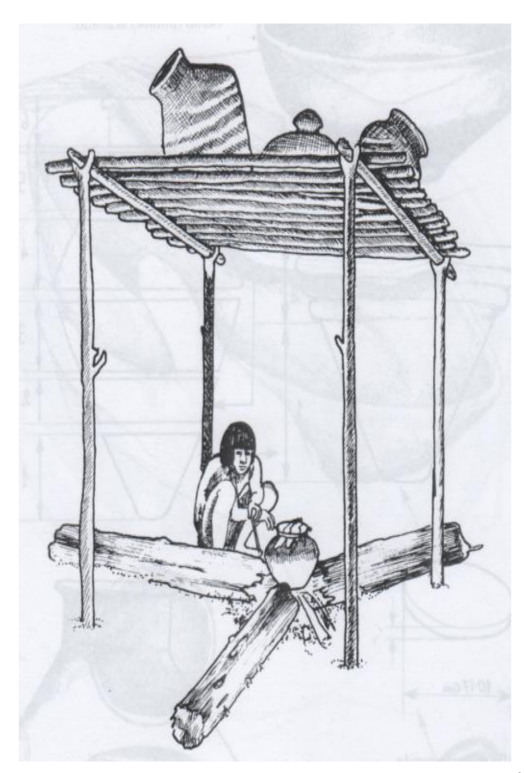




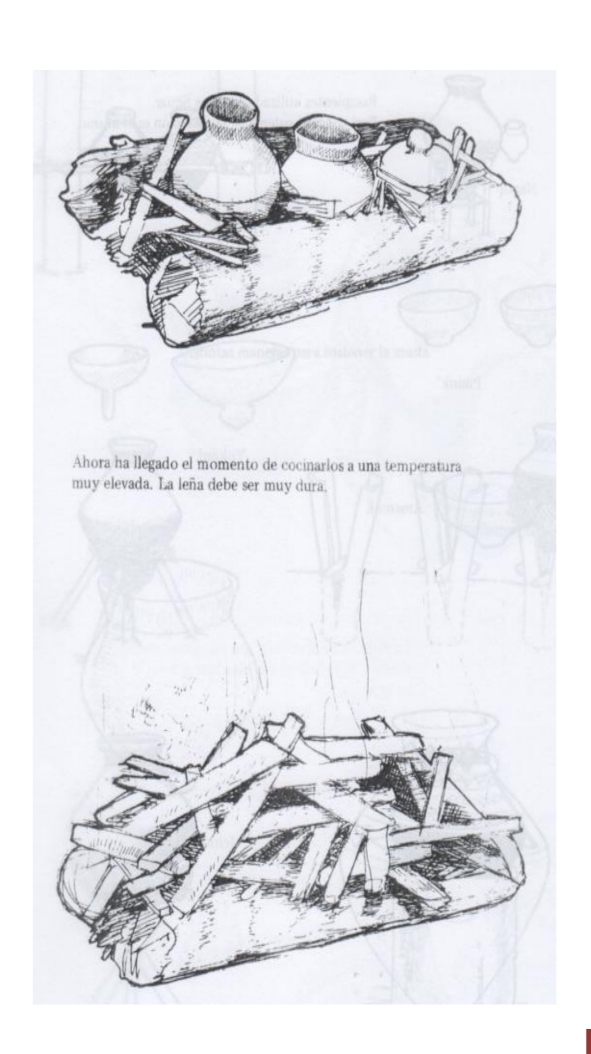








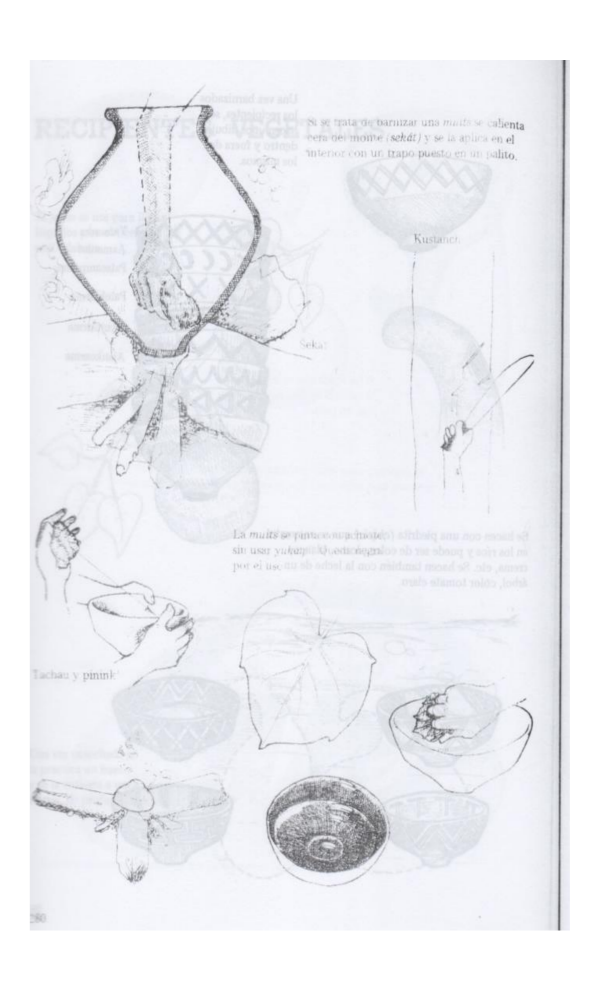
Cuando los recipientes han sido terminados, se dejan secar un par de días, después se los raspa con una hoja de yuca o de maíz. A este punto se los coloca (piik) para que se sequen lentamente y se humeen durante dos o tres meses.













los recipientes, se hacen unos dibujos dentro y fuera de los mismos.



Yamunka Aamanke Patseampramu

Painkiarma

Ukujtiurma

Ajankearma

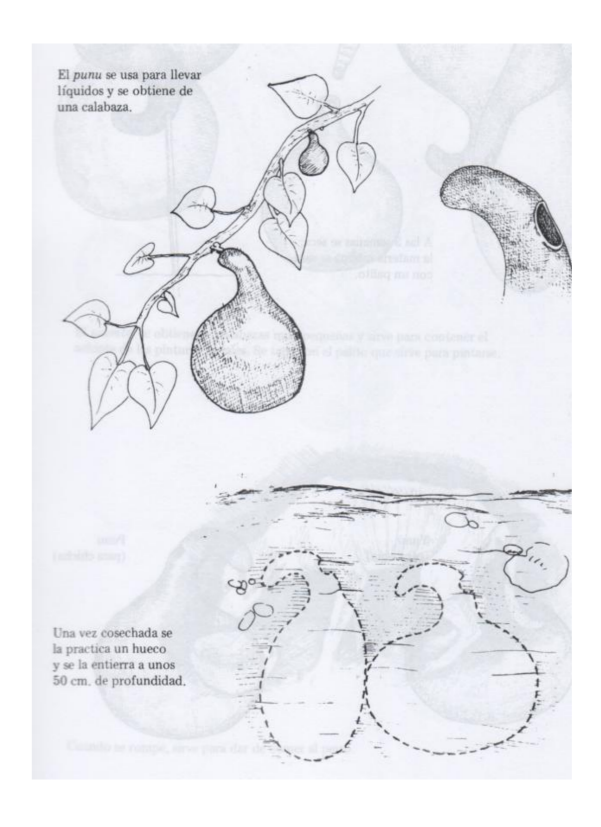
Se hacen con una piedrita (chipia) que se encuentra en los ríos y puede ser de color plomo, blanco, crema, etc. Se hacen también con la leche de un árbol, color tomate claro.

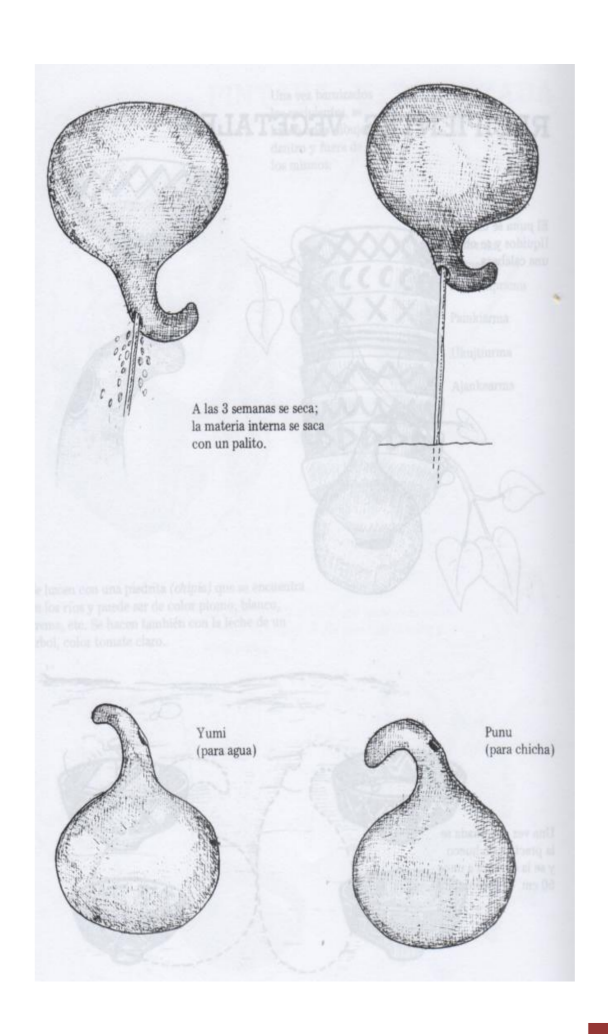


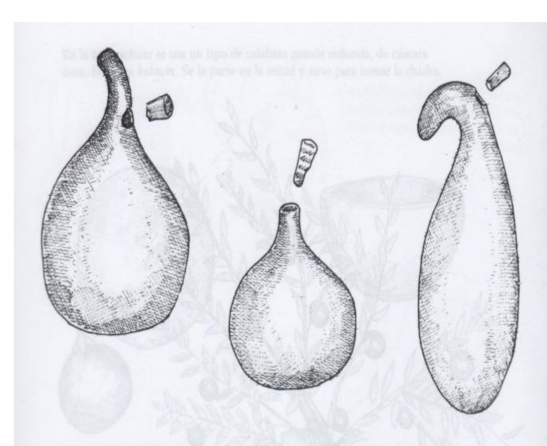




## RECIPIENTES VEGETALES



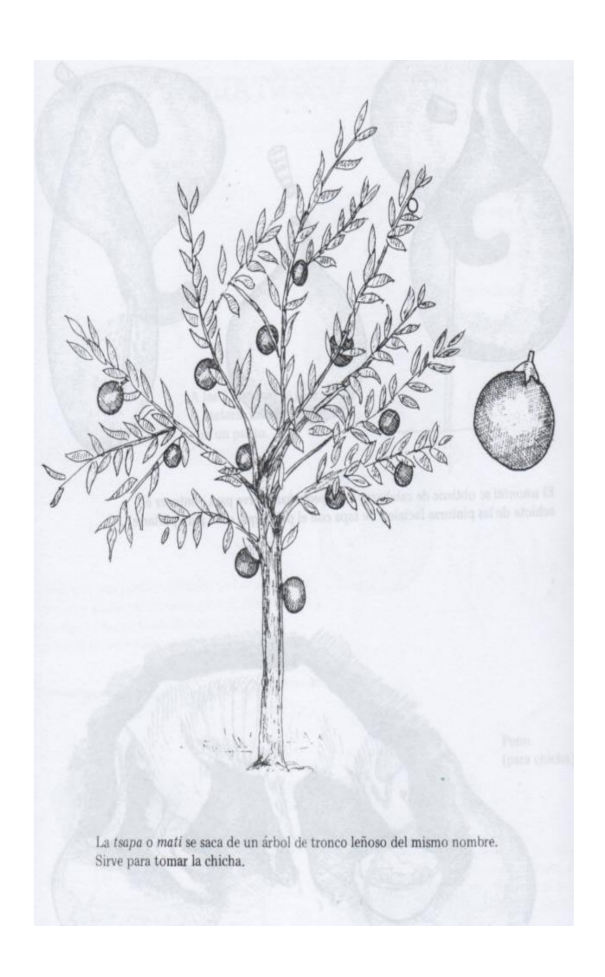




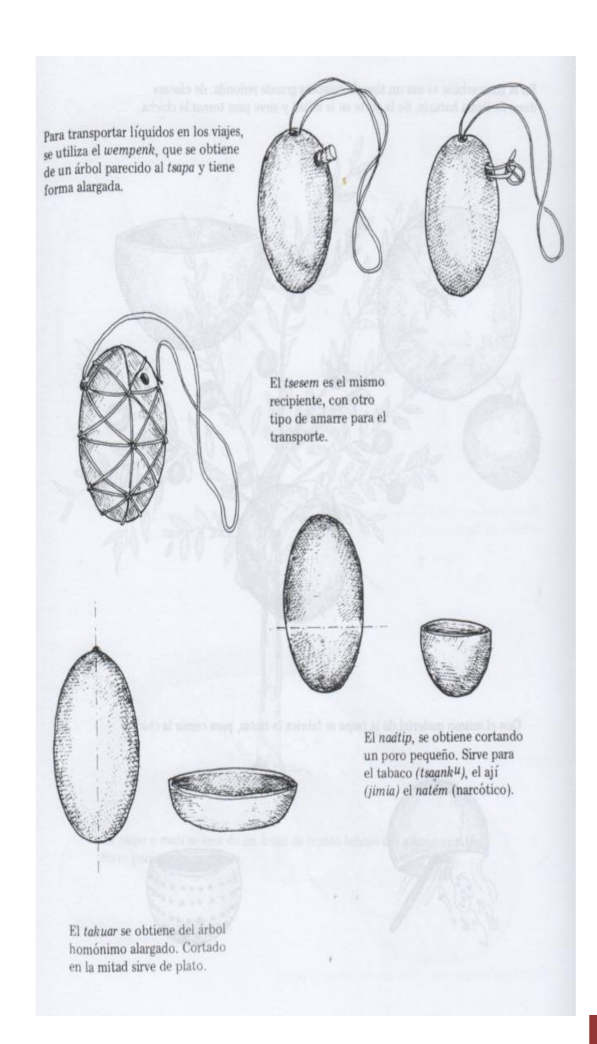
El *usumtai* se obtiene de calabazas muy pequeñas y sirve para contener el achiote de las pinturas faciales. Se tapa con el palito que sirve para pintarse.

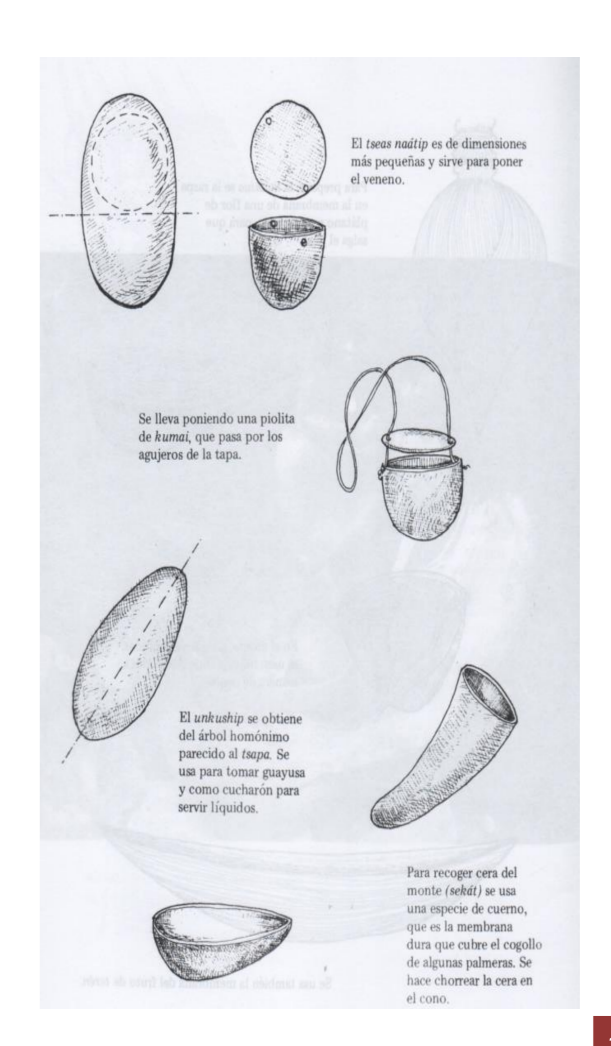


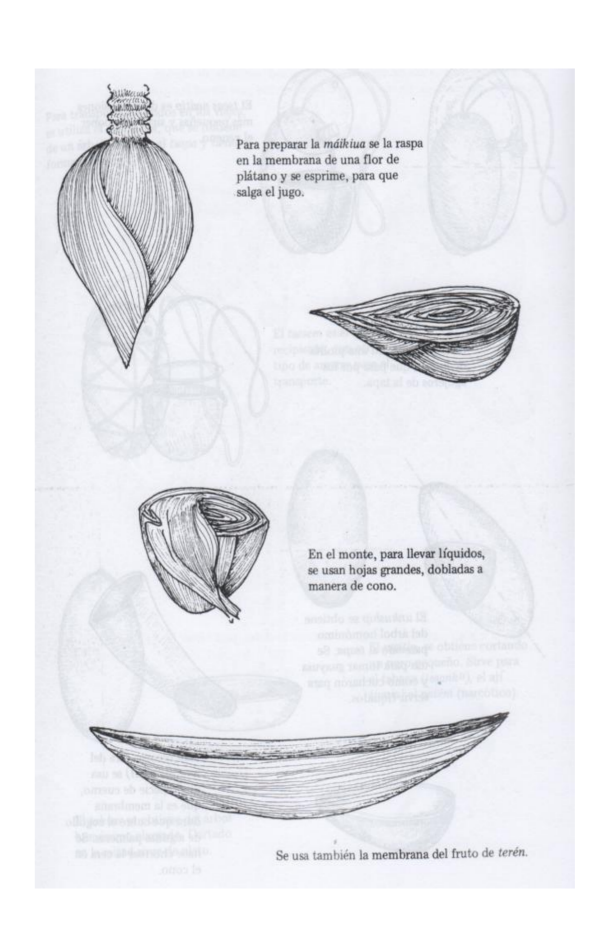
Cuando se rompe, sirve para dar de comer al perro.





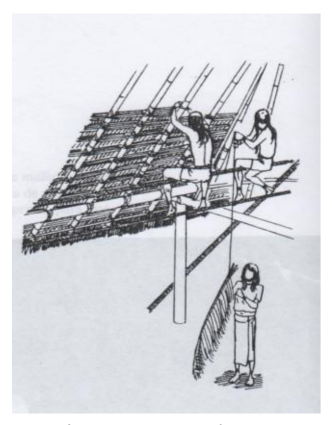






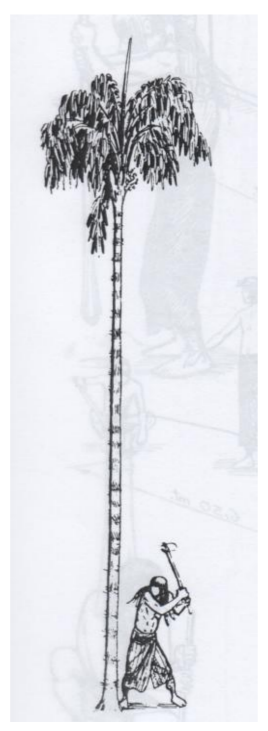


## LA CASA



La casa Shuar es algo más que un lugar para defenderse de las inclemencias del tiempo y para guardar una serie de utensilios indispensables para la vida. Es algo así como la reproducción del cosmos en pequeña escala, que permite, al que la habita, orientarse dentro del universo. La repartición rigurosa del espacio en su interior marca la división y el papel que tienen los dos sexos en la vida y pone de relieve el rol social de cada miembro de la familia. La disposición según el camino es tomado en cuenta al momento de sepultar a los cadáveres. El poste que sostiene la cumbrera del techo del techo desempeña obviamente el papel que le imponen las leyes físicas, pero sobre todo, en la cosmovisión Shuar, une la tierra con el cielo, el mundo de abajo con el mundo de arriba. Al pie de este se guardan las tinajas con la yuca fermentada, base de la alimentación y eje de la vida social; a su alrededor se desarrollan todas las grandes celebraciones Shuar. La mitología está repleta de detalles que hacen alusión a los aspectos. Tampoco se puede pasar por alto que la colocación de la casa en un sitio determinado no es producto de la casualidad, sino que dice la relación de un grupo con la naturaleza (selva, ríos), la subsistencia (huertas en terrenos fértiles, fuentes) las comunicaciones (posición estratégica, caminos...)

Habría mucho más que decir sobre el tema, pero las paginas siguientes, de acuerdo a la naturaleza del libro, ilustran simplemente la parte técnica de la construcción de la casa, describiendo el proceso en todos sus detalles.

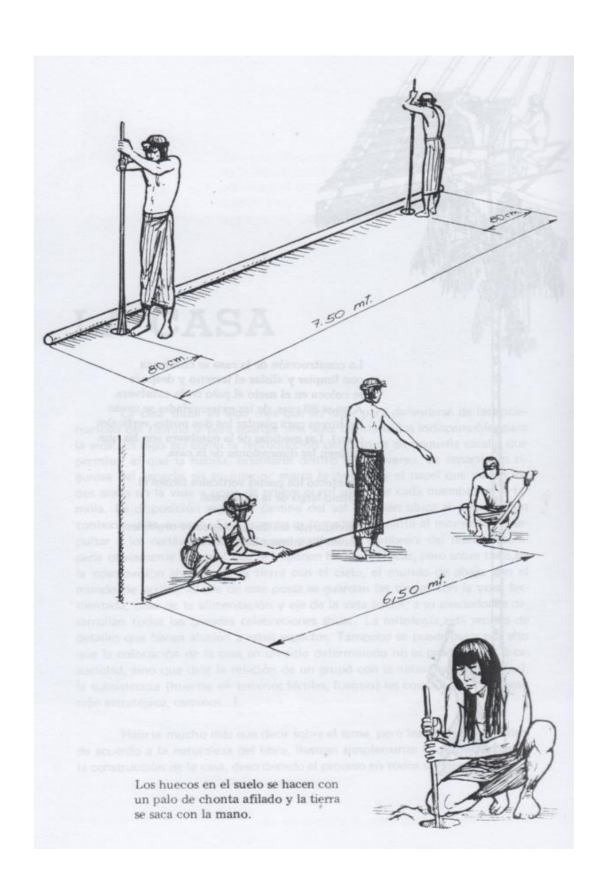


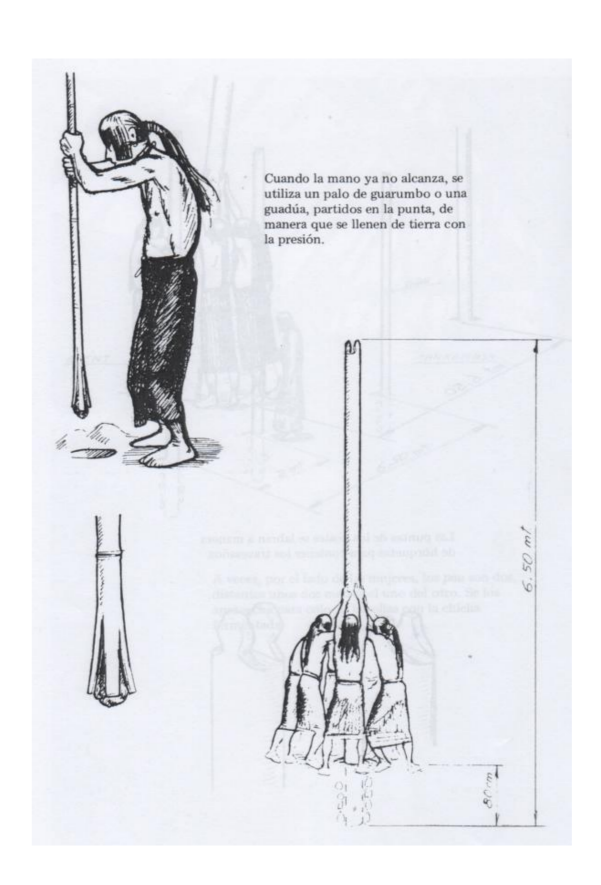
La construcción de la casa se comienza con limpiar y alistar el terreno y después se coloca en el suelo el palo de la cumbrera.

A unos 80 cm. de las extremidades se cavan los hoyos para plantar los dos postes verticales). Las medidas de la cumbrera son las que definen las dimensiones de la casa.

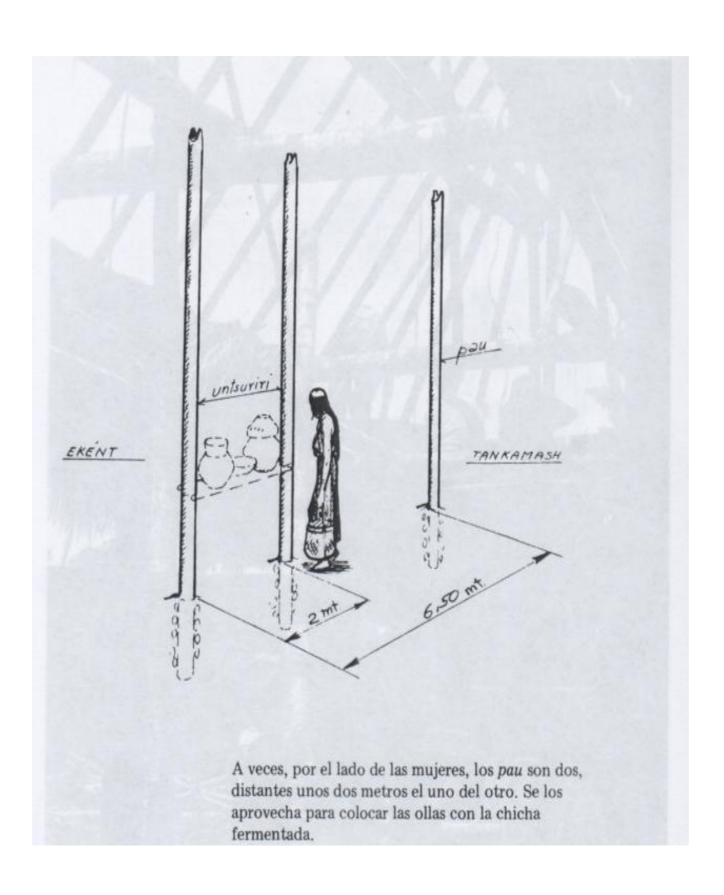
En efecto los postes verticales tienen el mismo largo de la cumbrera.

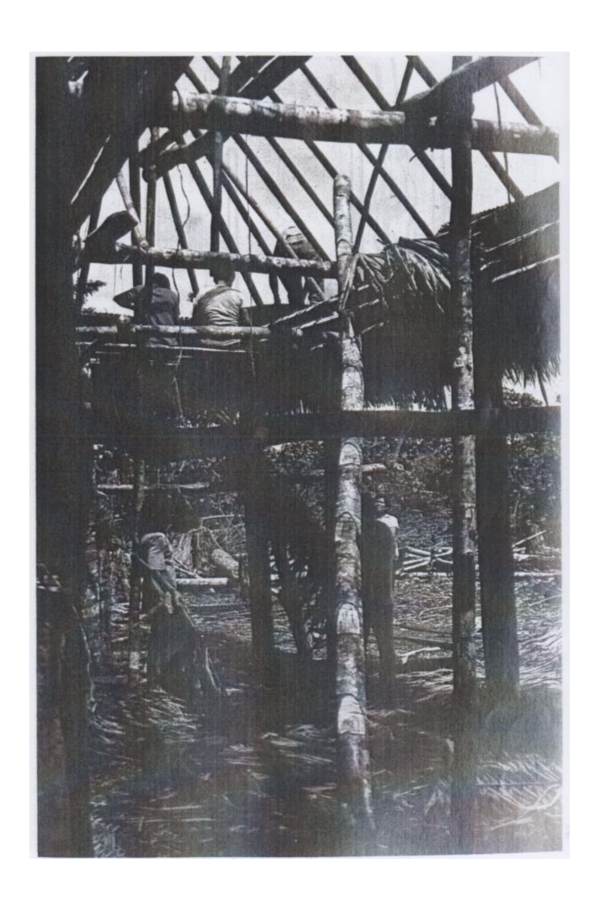
Obviamente los dos pau (postes centrales) tienen las mismas dimensiones.

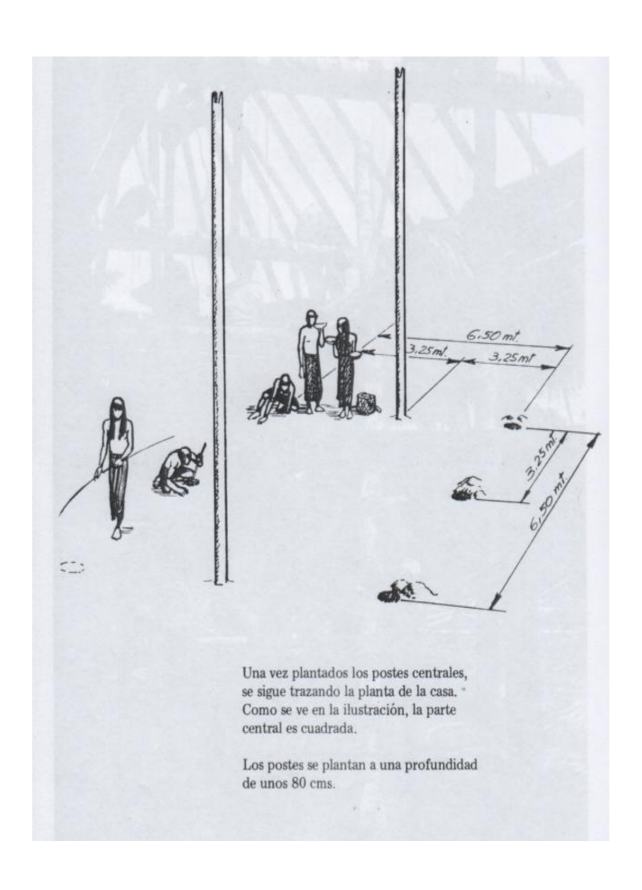


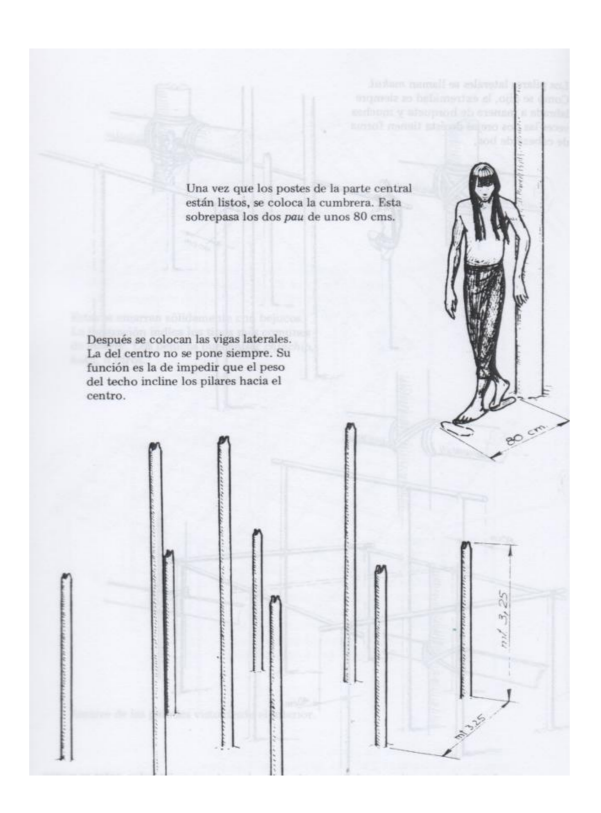


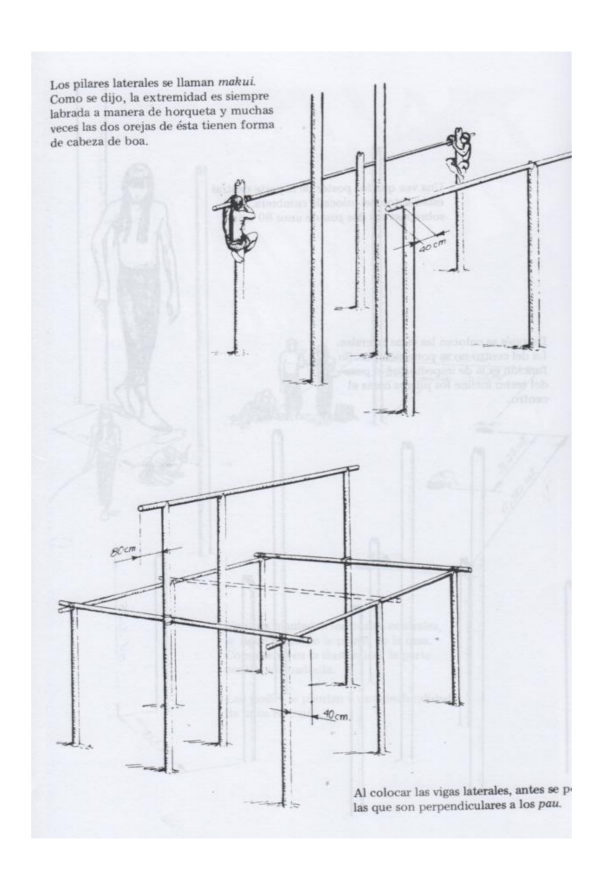


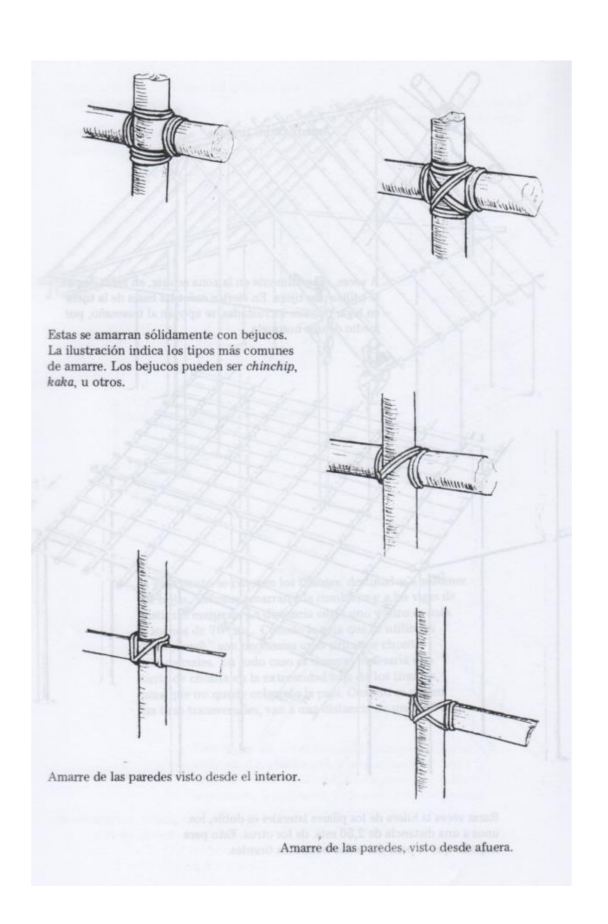


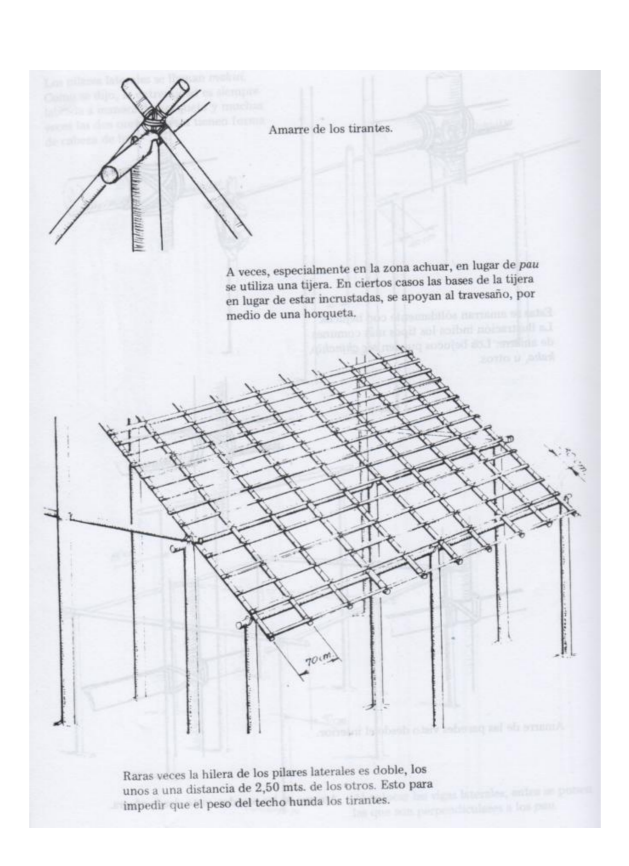


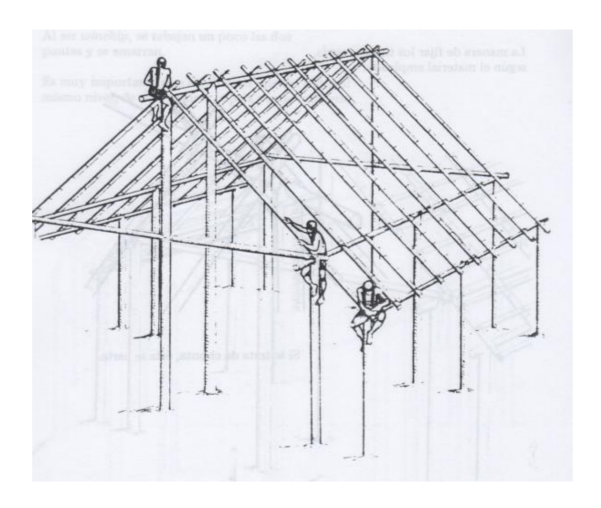




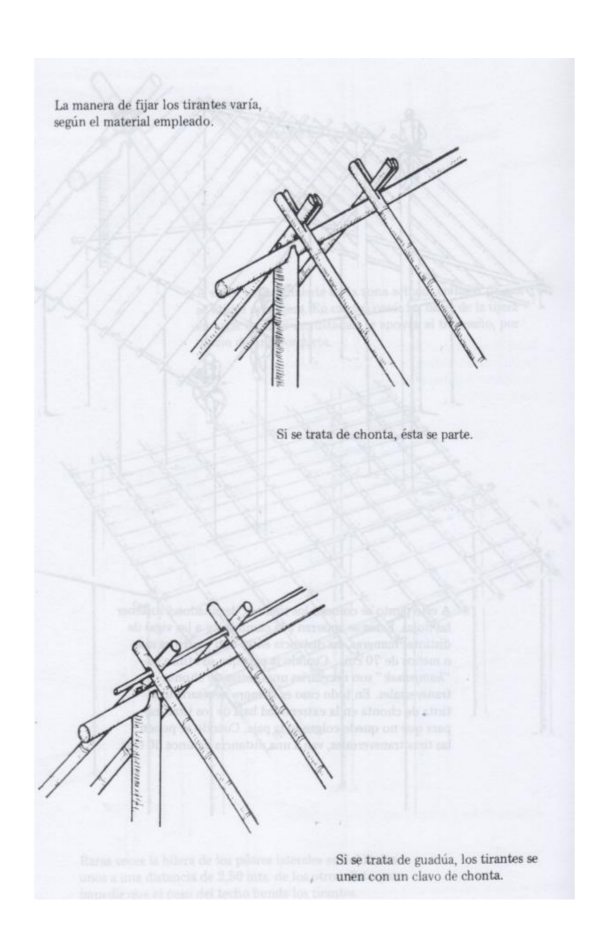


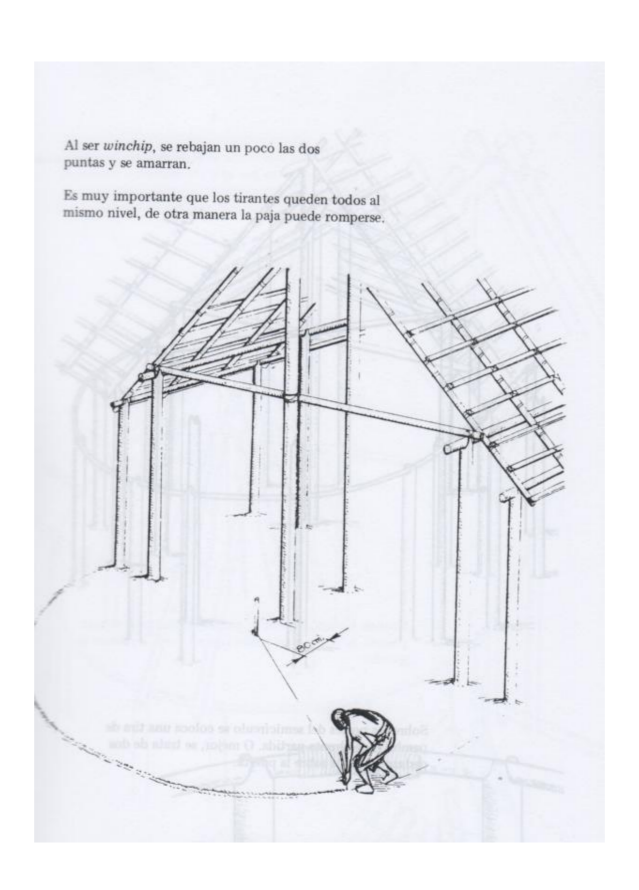


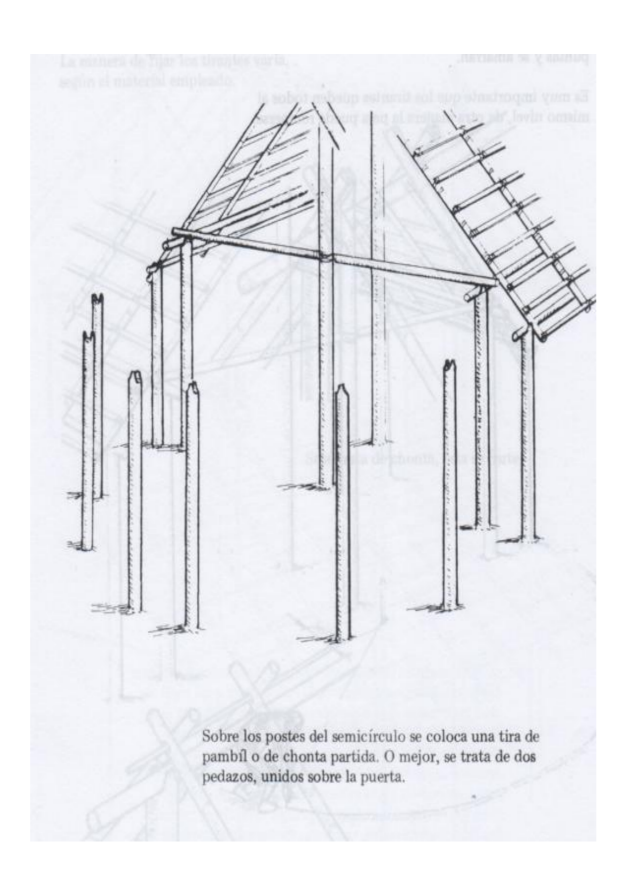


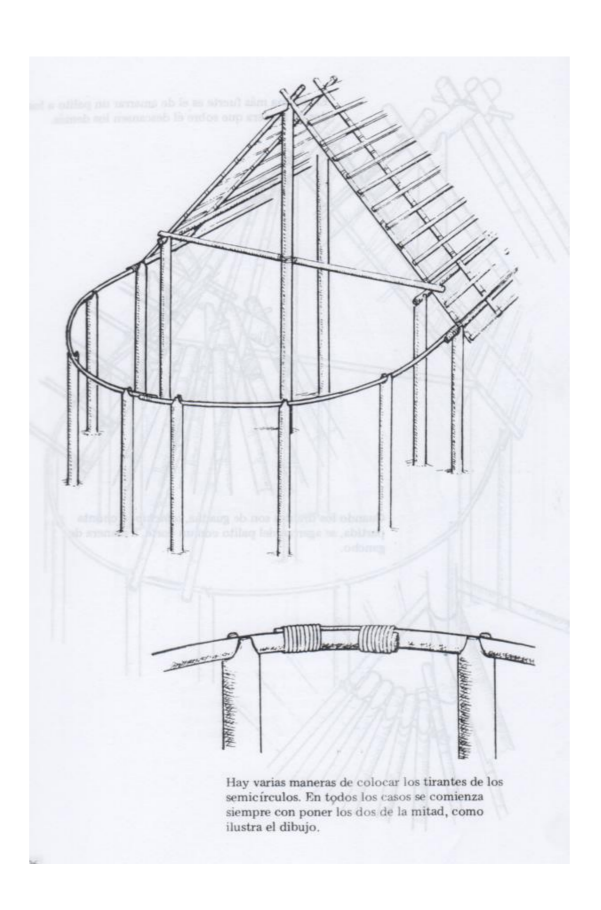


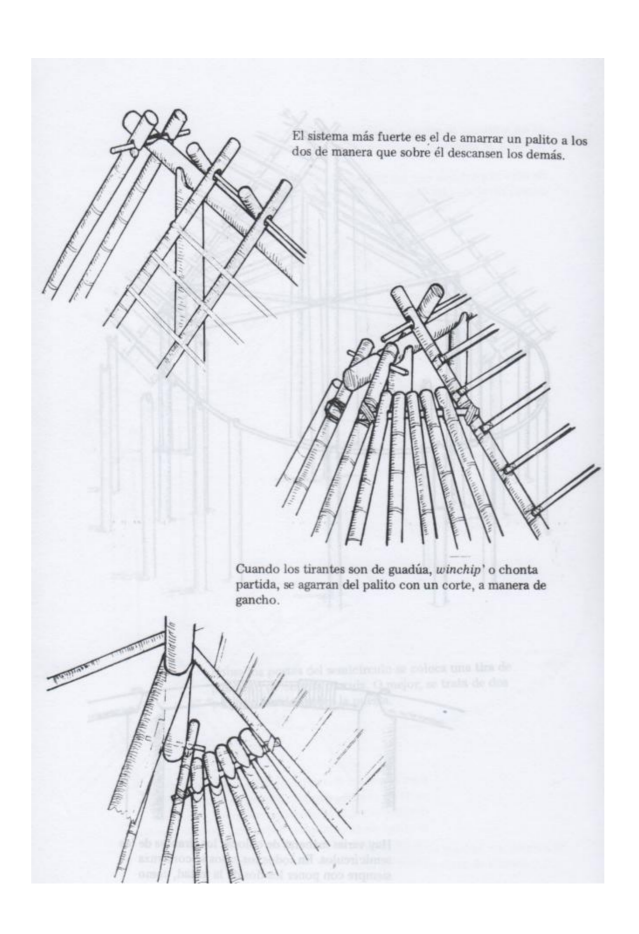
A este punto se colocan los tirantes, destinados a sostener las hojas. Estos se amarran a la cumbrera y a las vigas se distintas entre uno y otro es mas o menos de 70 cms. Cuando la paja que se utiliza es "kampanak" son necesarias unas tiritas de chonta transversales. En todo caso es siempre necesaria una tirita de chonta en la extremidad baja de los tirantes, para que no quede colgando la paja. Cuando se ponen las tiras transversales, van a una distancia de unos 30 cms.

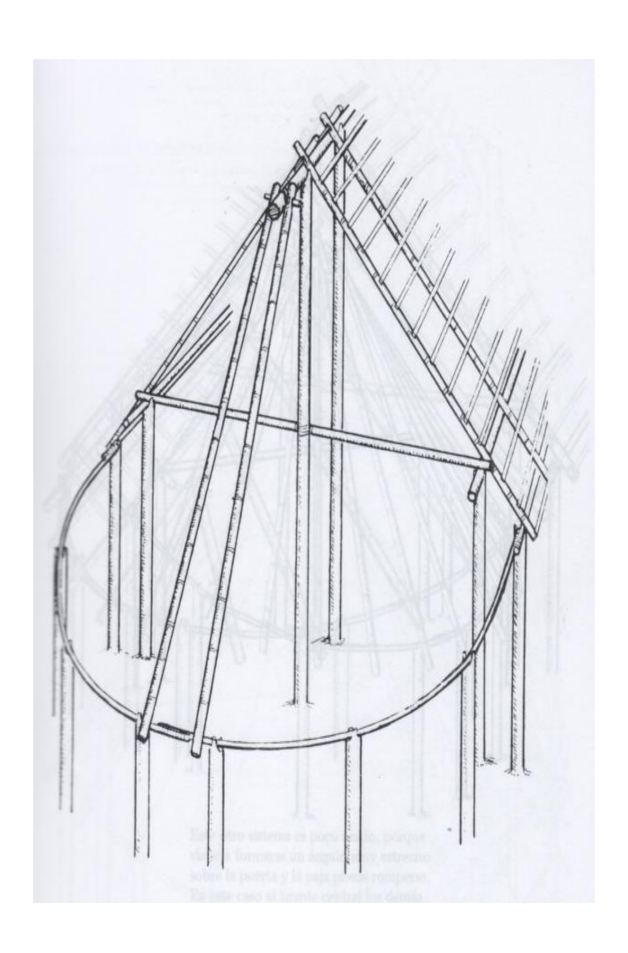




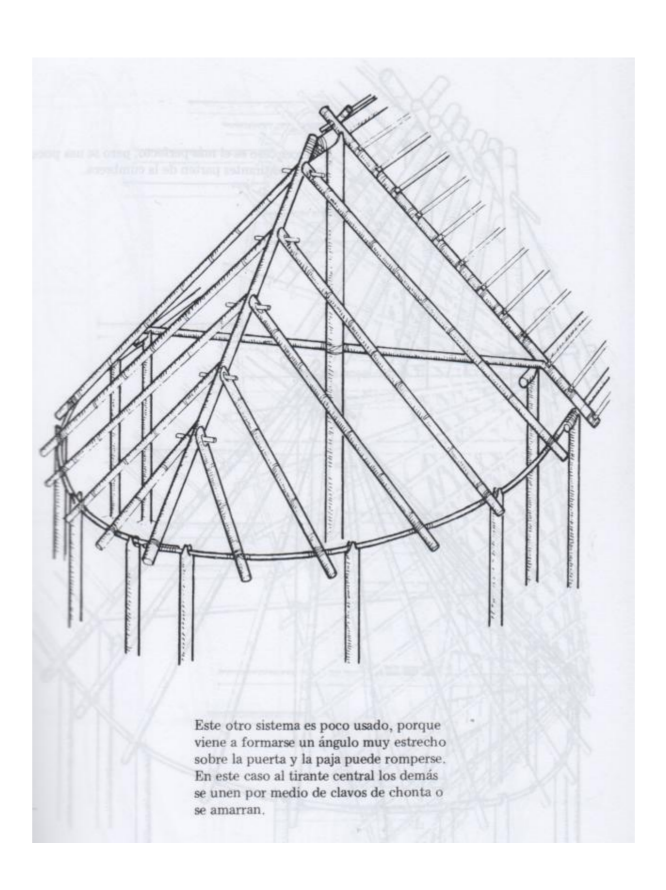




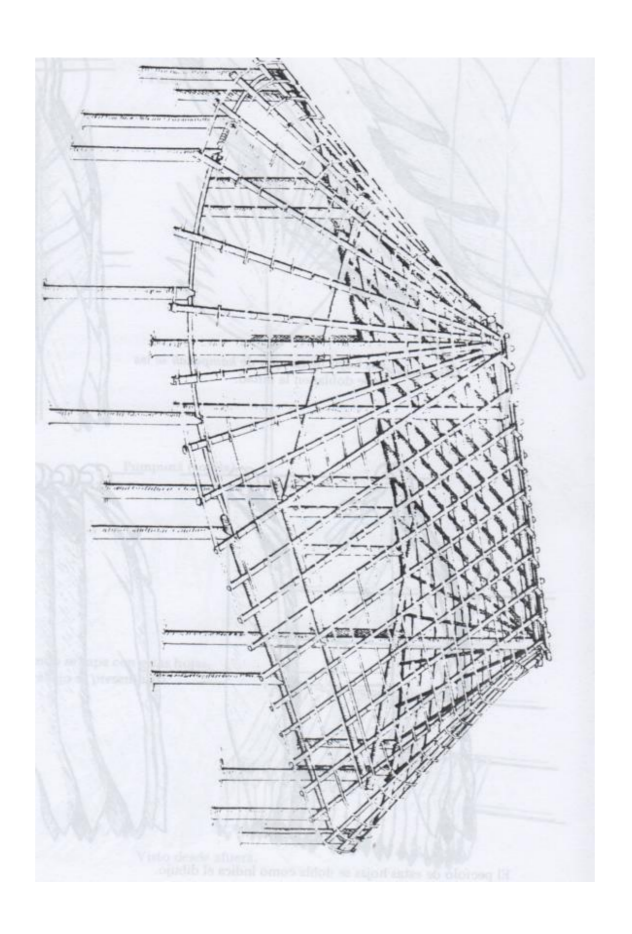


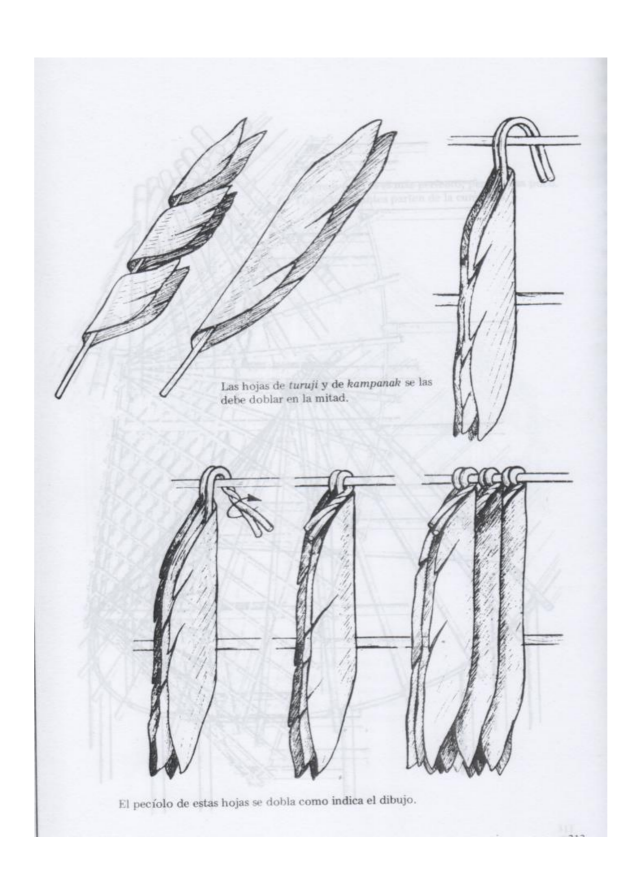


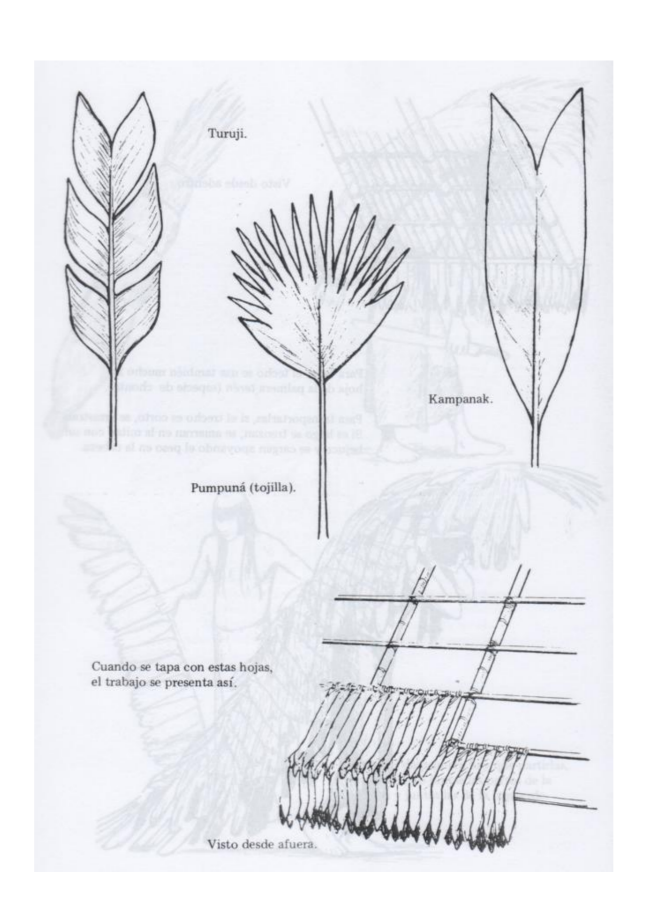


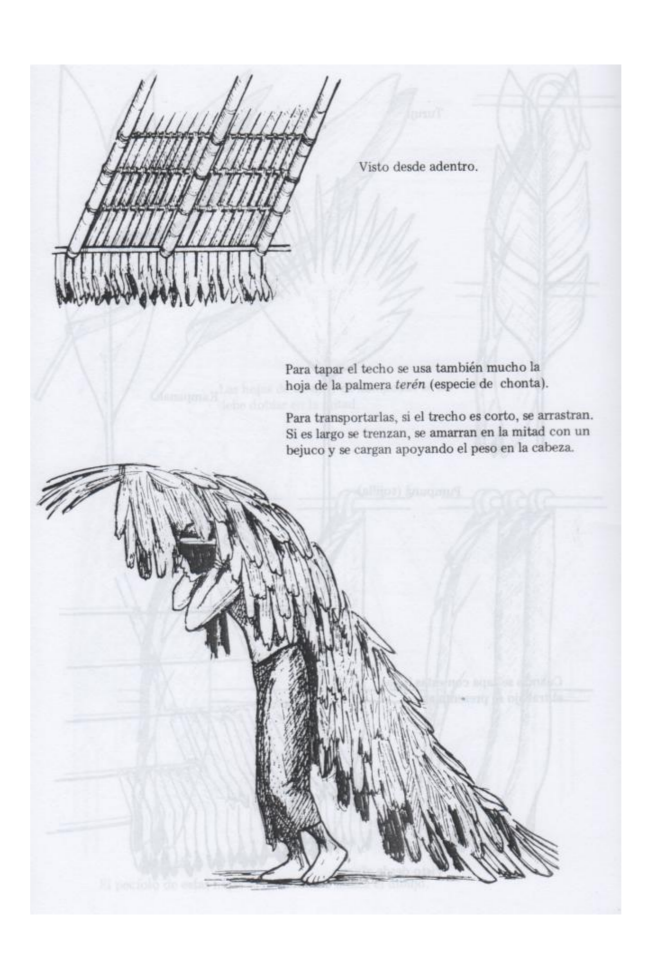


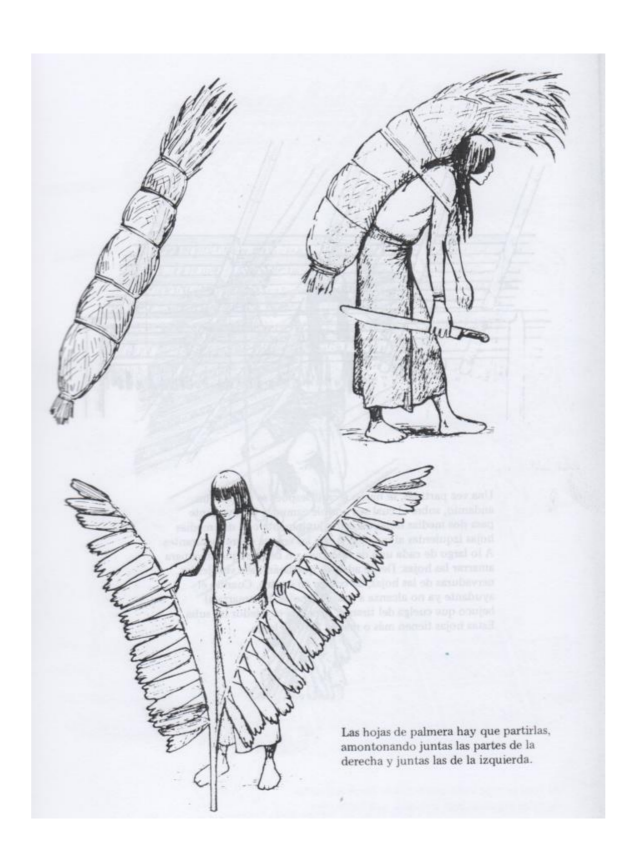


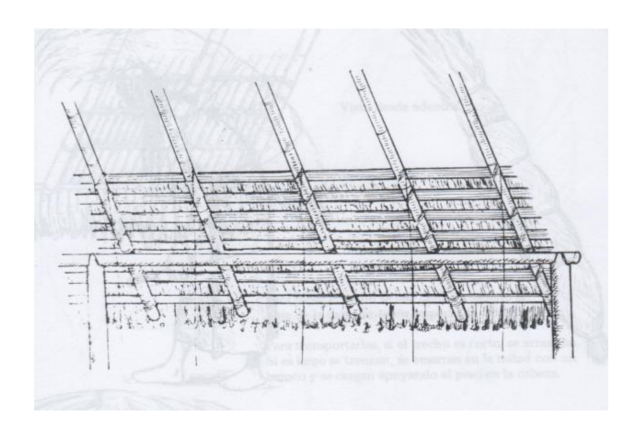










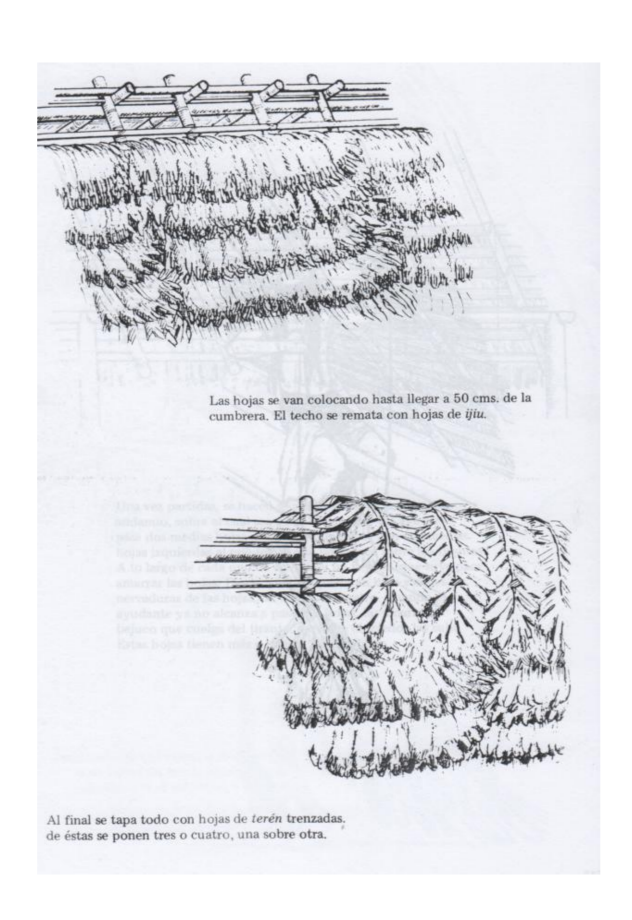


Una vez partidas, se hacen secar. Después se prepara un andamio, sobre el cual sea posible caminar. Un ayudante pasa dos medias hojas derechas juntamente con dos medias hojas izquierdas al que teje y este las coloca sobre los tirantes.

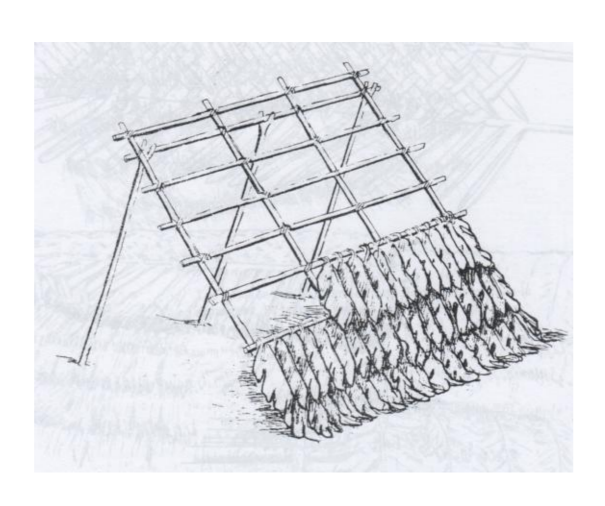
A lo largo de cada uno de estos hay un bejuco, que sirve para amarrar las hojas, de cuatro en cuatro. Cuando el ayudante ya no alcanza a pasar las hojas, las amarra al bejuco que cuelga del tirante, para que el tejedor las suba.

Estas hojas tienen más o menos 2,50 de largo.









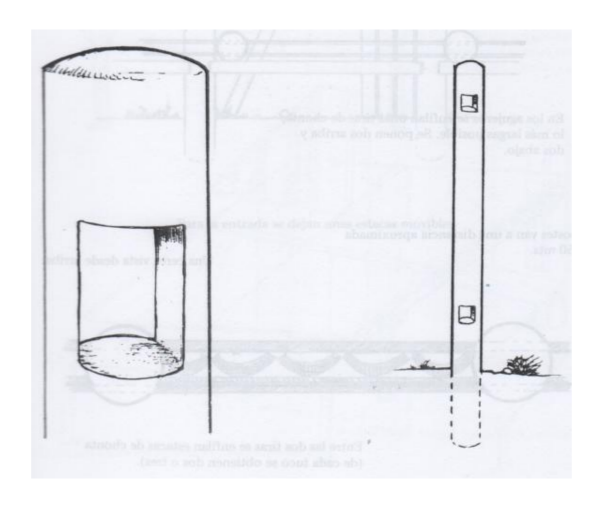
## 3.- WENUK

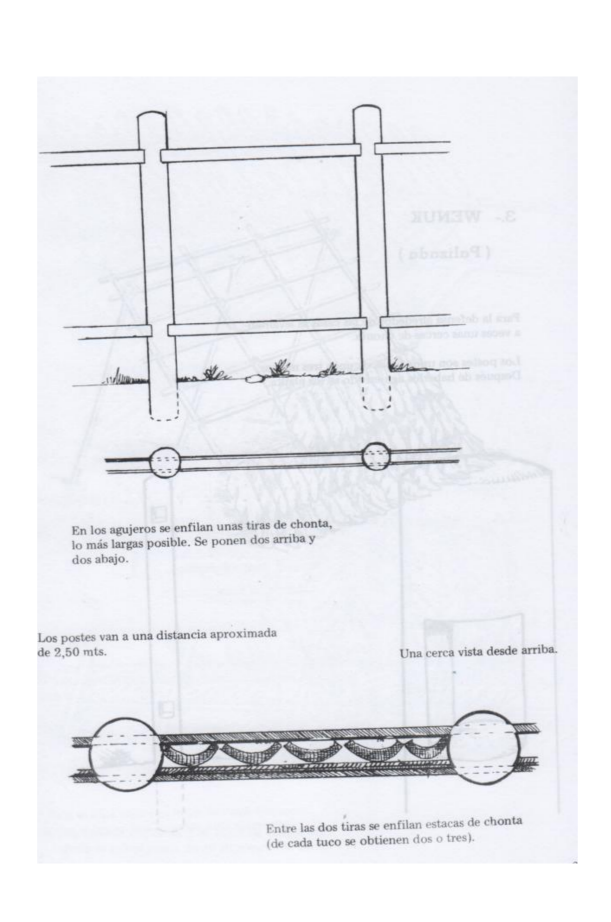
## (Palizada)

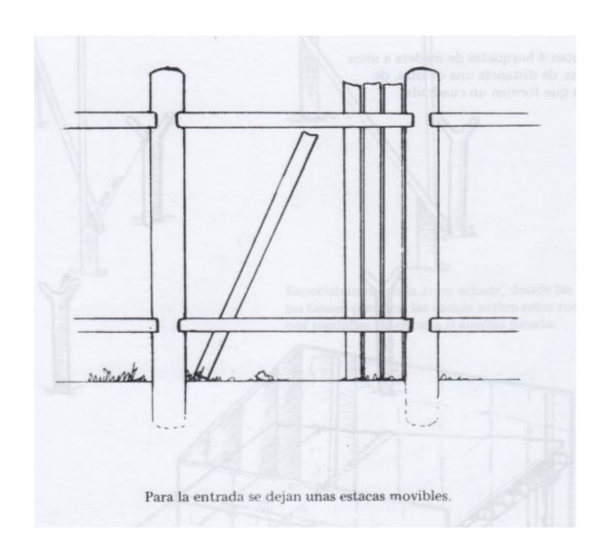
Para la defensa alrededor de las casas se levantan a veces unas cercas de chonta.

Los postes son unos tucos de unos tres metros.

Después de haberlos agujereado se levantan.







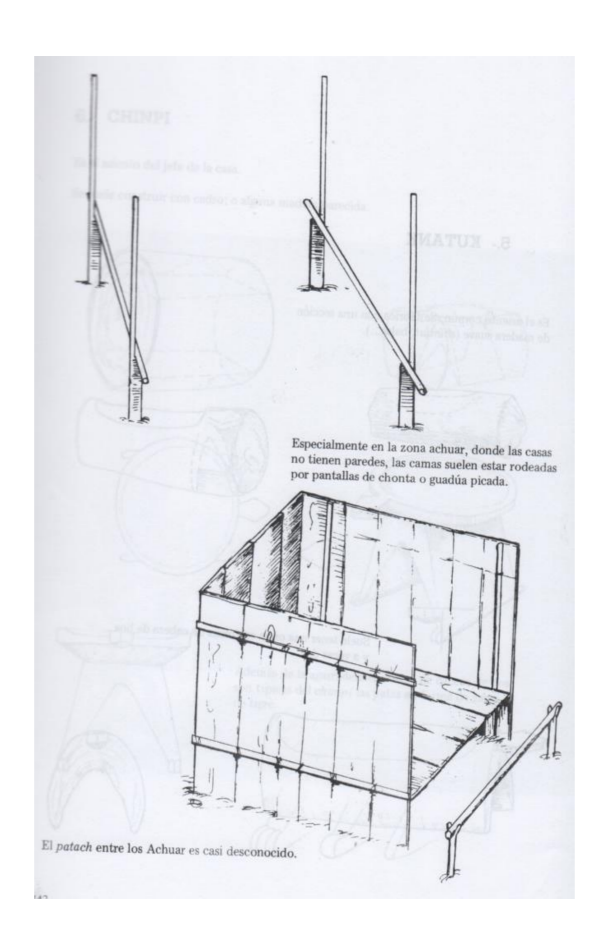
## 4.- PEAK

Existen varios tipos de camas, según su uso y según la necesidad.

Los materiales del tipo sencillo son guadua, los palos y chonta partida.

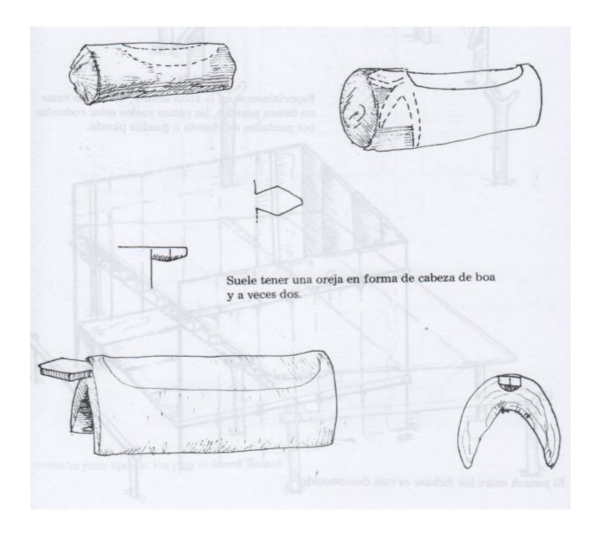
Se plantan 4 horquetas de madera a unos 110 cms. De distancia una de otra, de manera que formen un cuadrado.



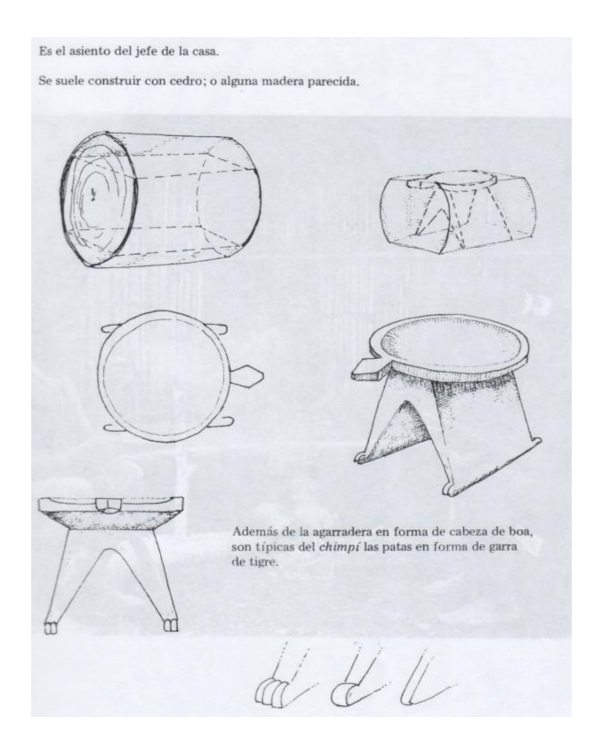


## 5.- KUTANK

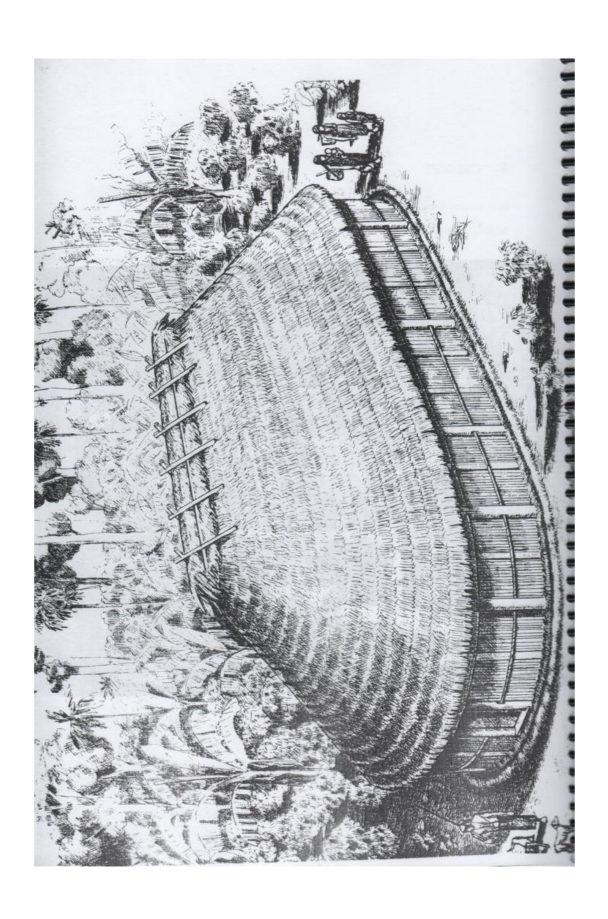
Es el asiento común, Se fabrica con una sección de madera suave (shimiut, balsa)



#### 6.- CHINPI







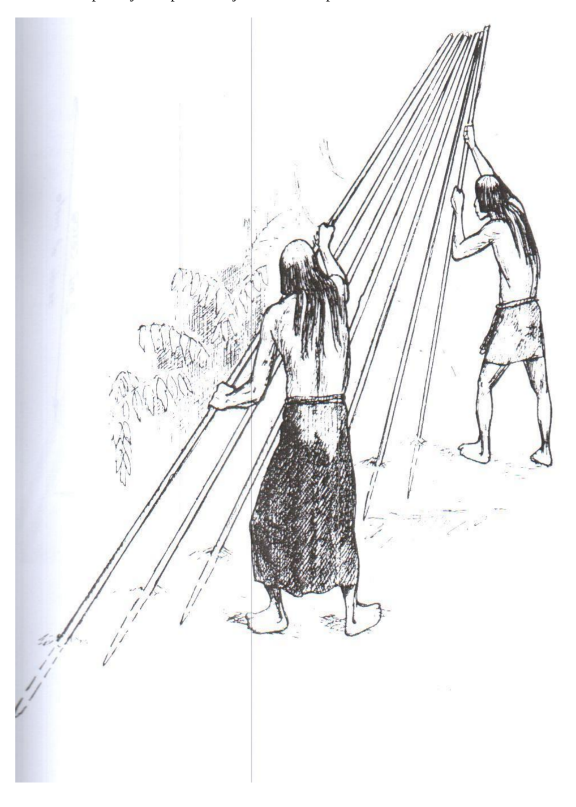


## ANEXOS DE LA CASA

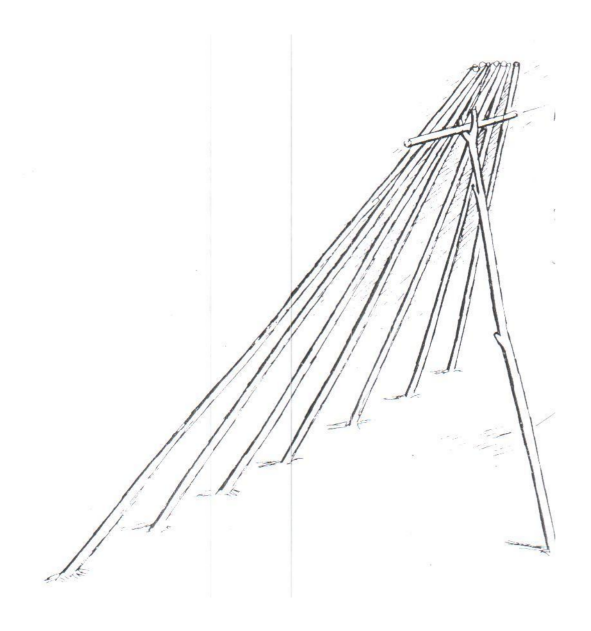
# 1.- AAK

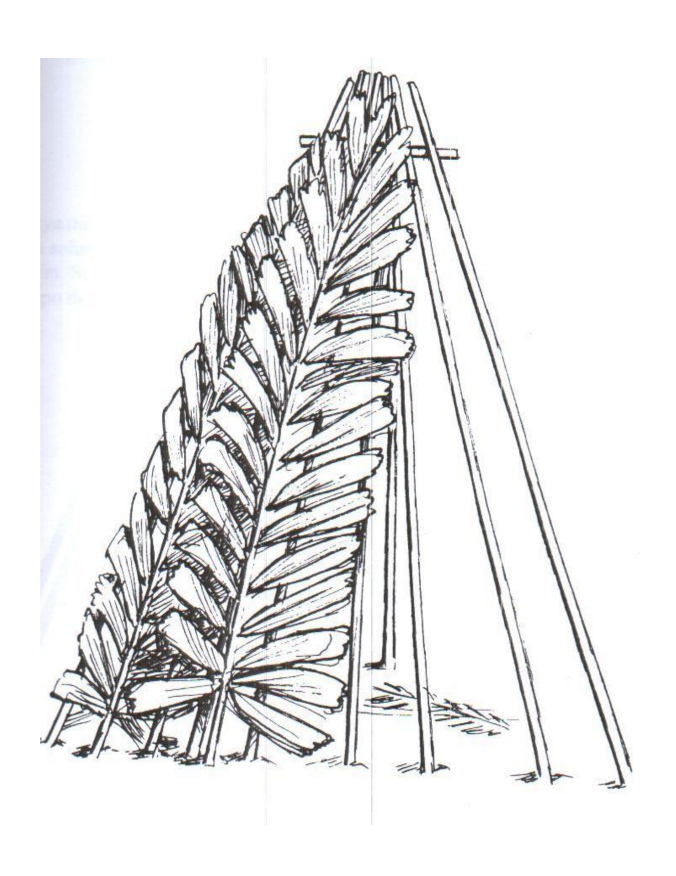


Otro tipo chocita provisional es el aak, que se construye levantando un pequeño armazón de palos y se tapa con hojas de varios tipos.



A veces el armazón se refuerza con un apoyo contrario.

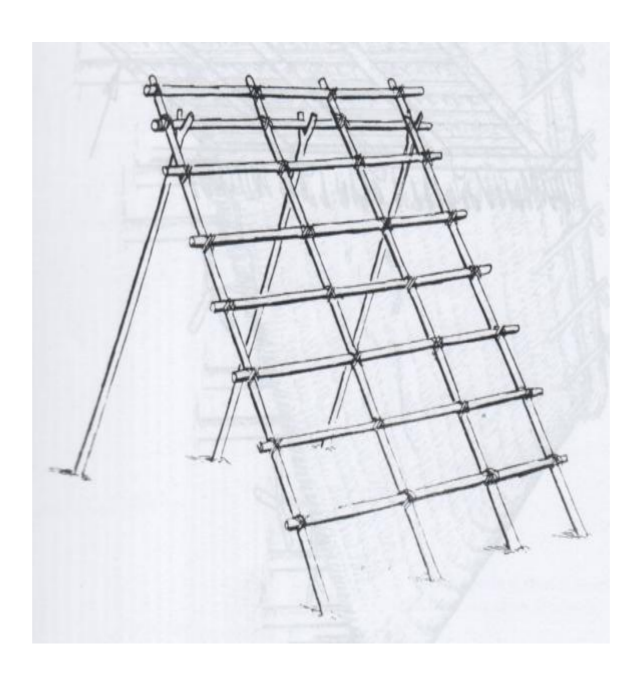




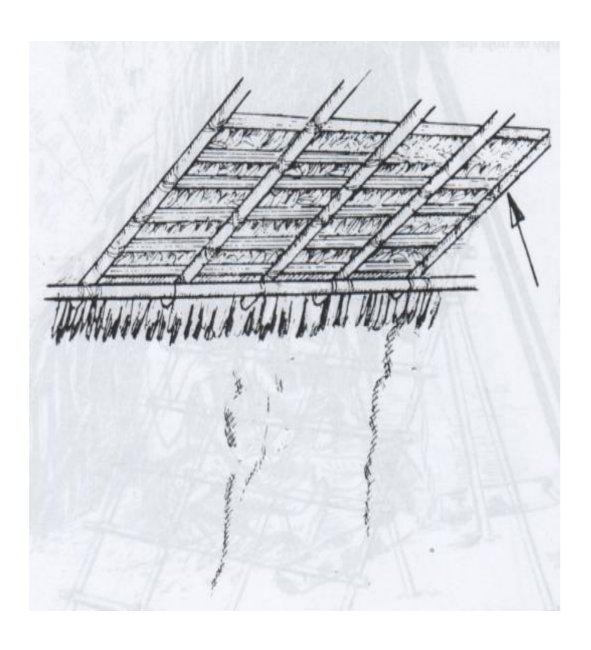


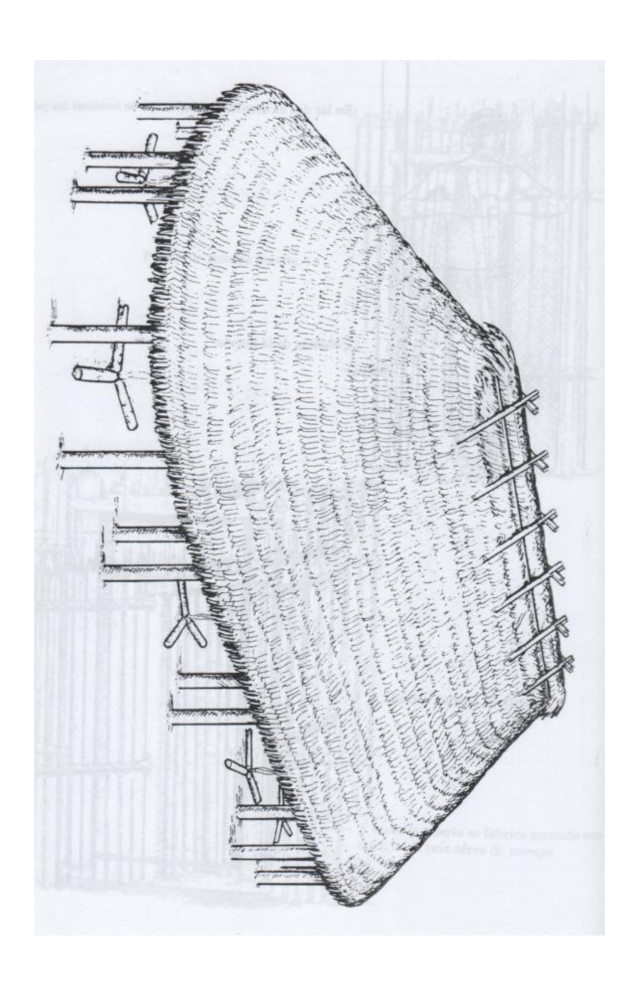
## 2.- AYANTAI

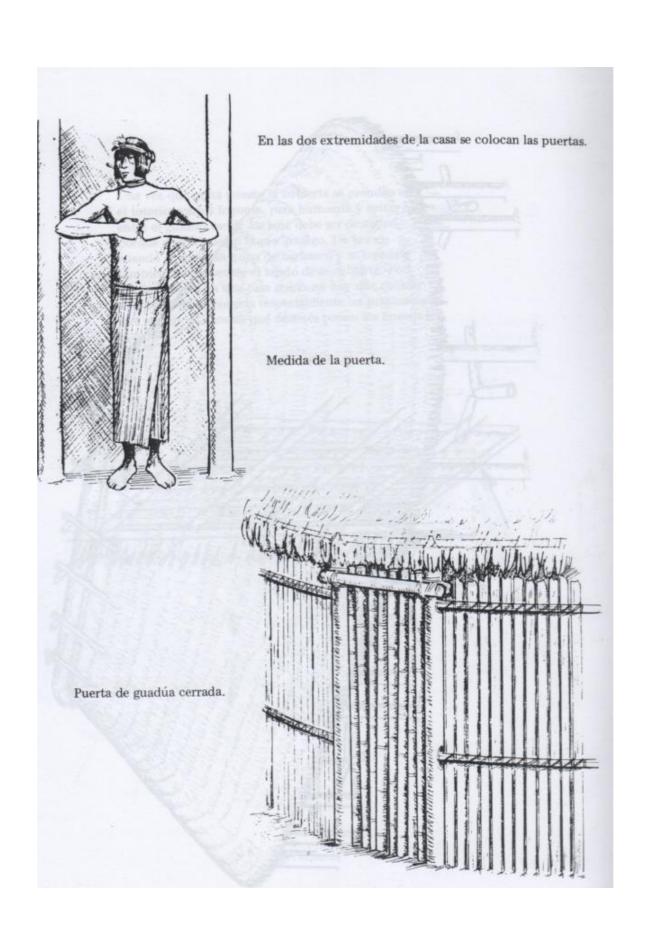
El ayantai es una "media agua" que se construye para soñar cuando se va a la cascada y se toma el natem. Su estructura es más cuidada y varia, según el tipo de hoja que se utiliza.

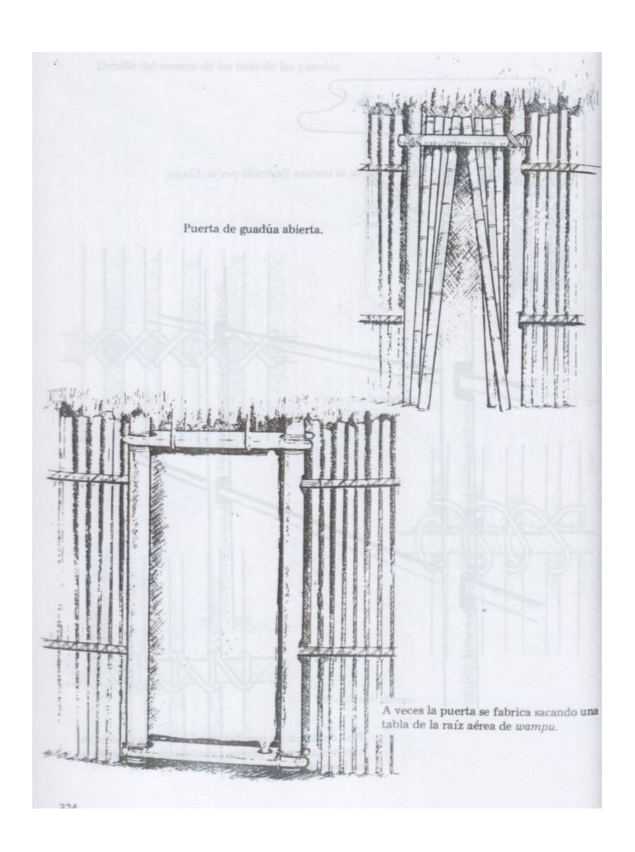


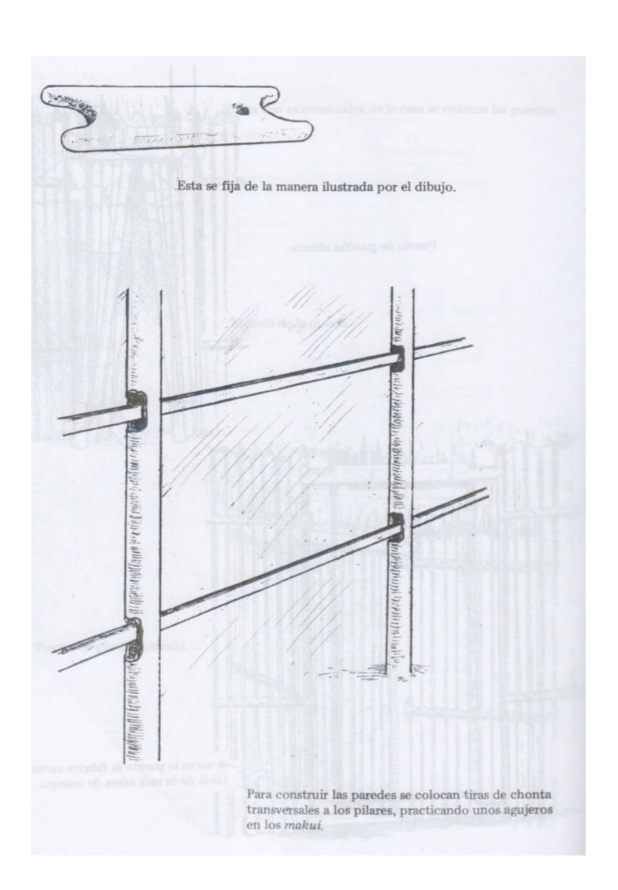
Una vez que se ha puesto la cubierta se prenden en el interior varios fogones, para humearla y evitar que entre el gusano *tsenk*. La leña debe ser de cedro, porque desprende un humo amargo. De vez en cuando se queman las hojas de barbasco y se las suele también colocar entre el tejido de la cubierta. Por ciertos tipos de comida (especialmente las mantecosas) que atraen las moscas que después ponen los huevos en el techo.

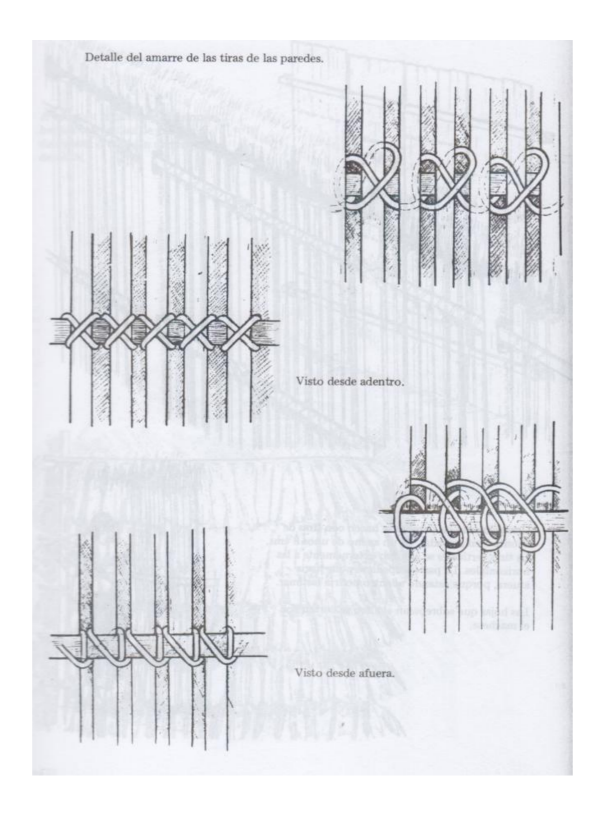


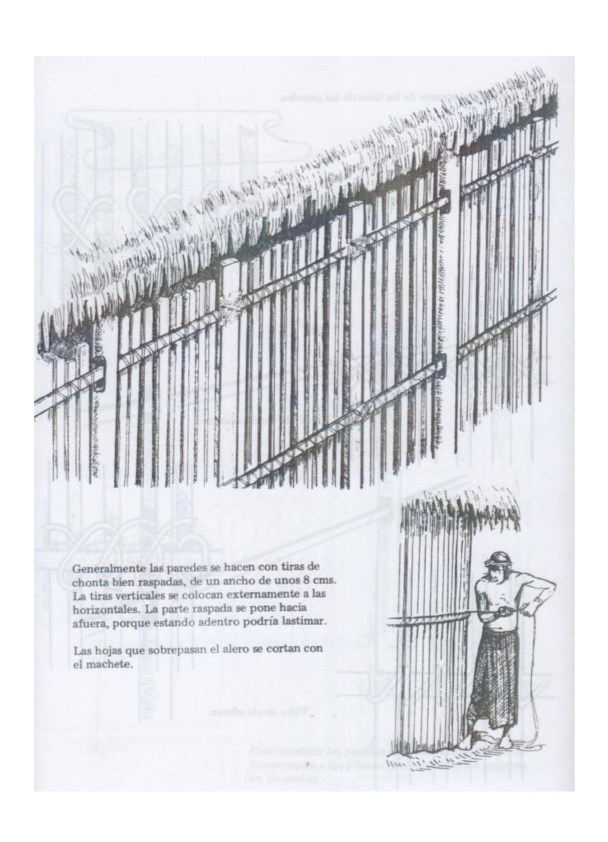


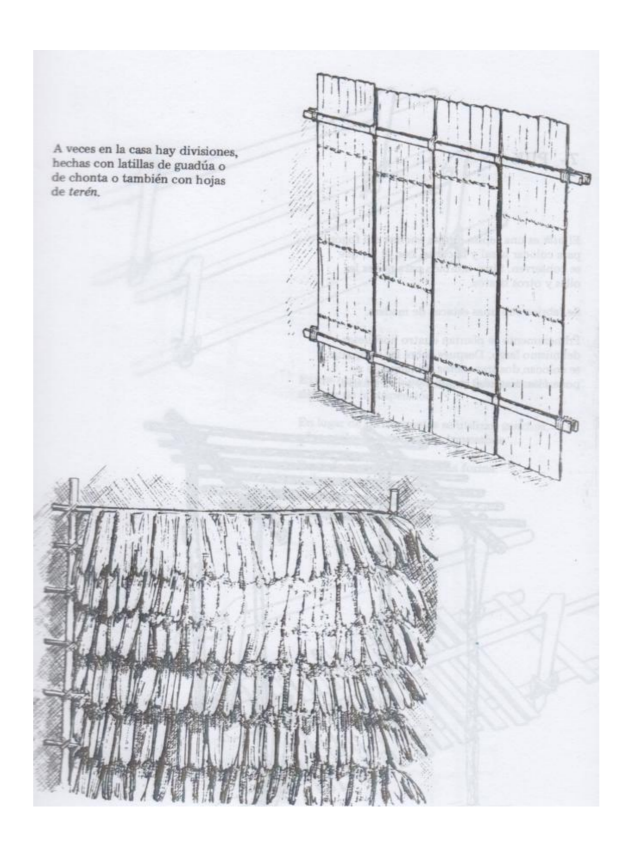




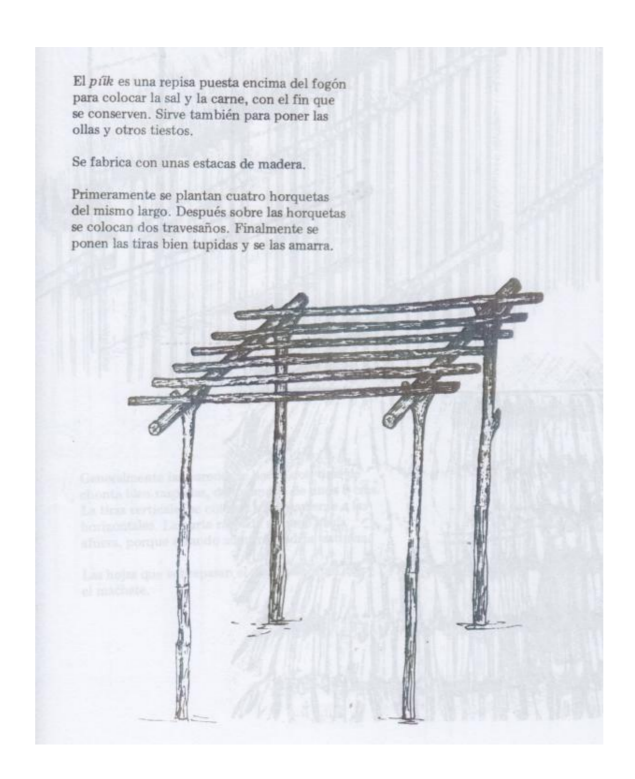


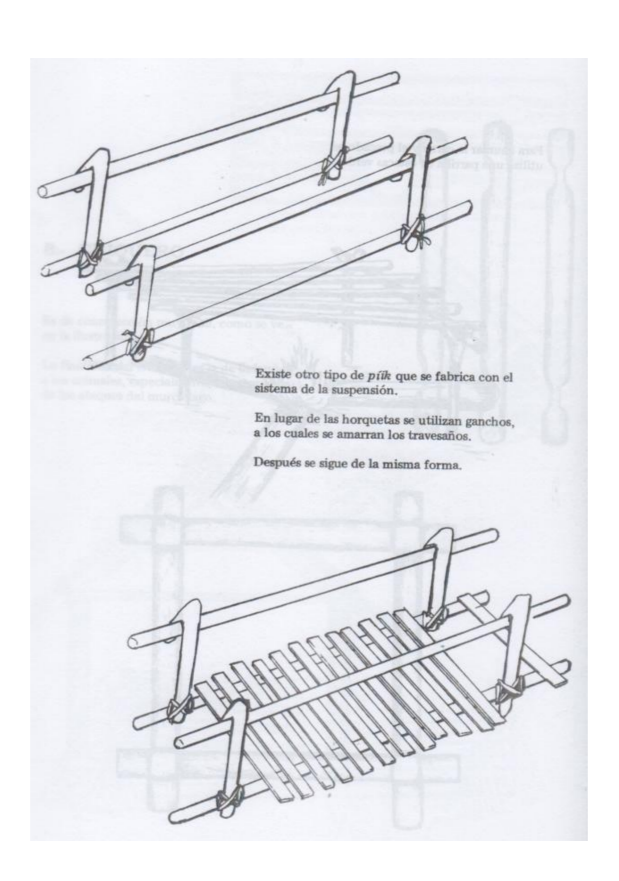


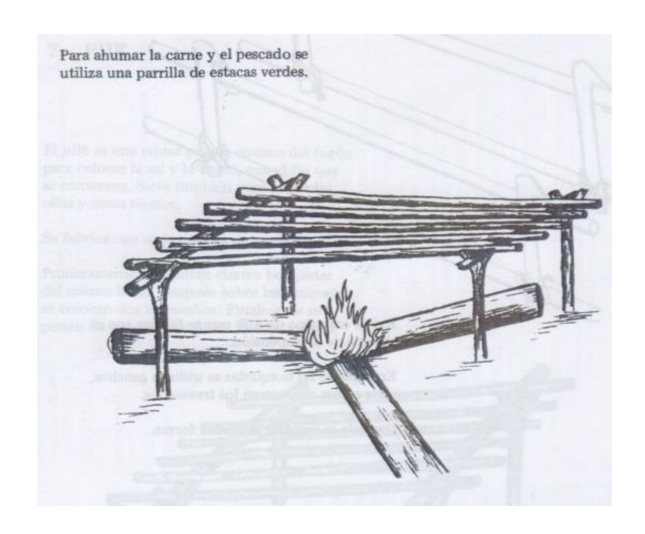


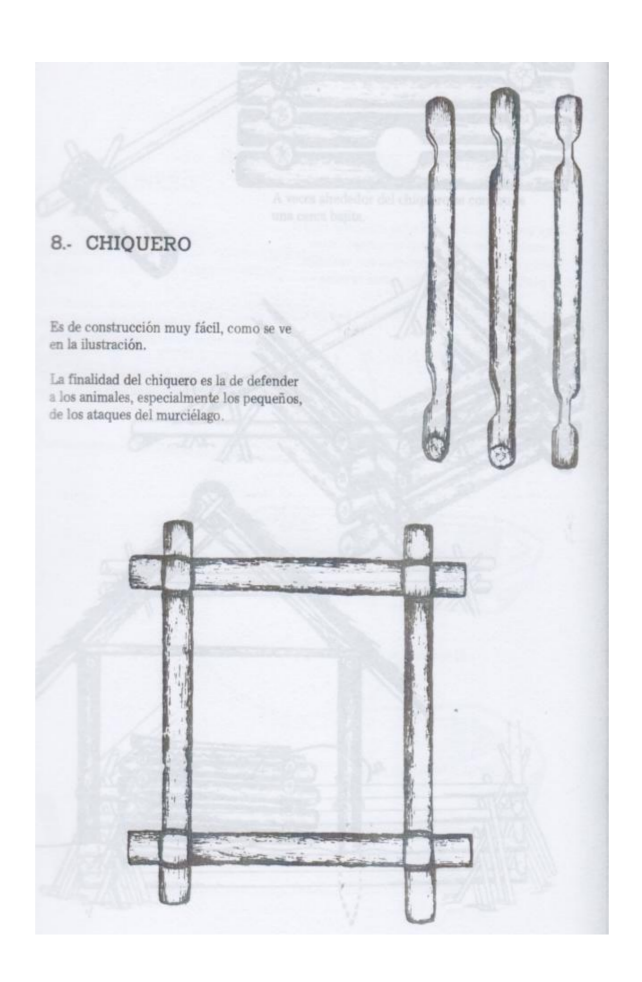


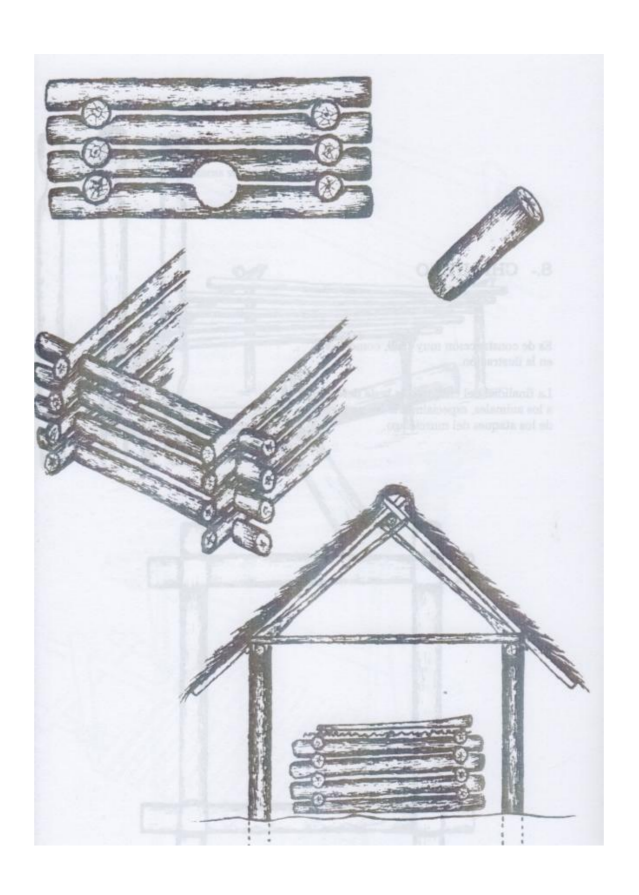
#### 7.- PIIK

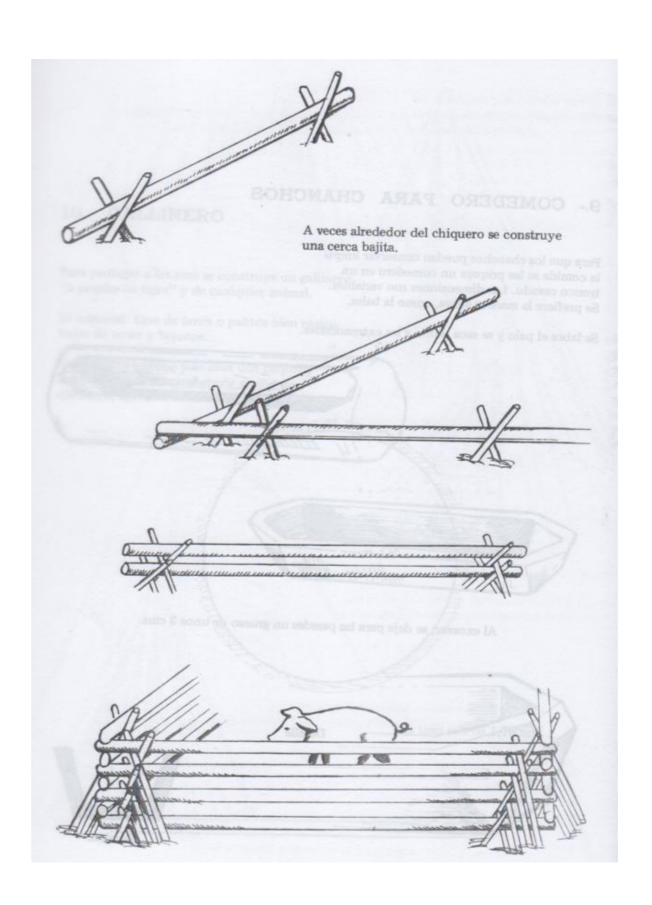


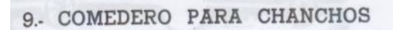












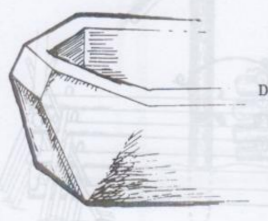
Para que los chanchos puedan conservar limpia la comida se les prepara un comedero en un tronco cavado. Las dimensiones son variables. Se prefiere la madera suave, como la balsa.

Se labra el palo y se saca punta a las extremidades.





Al excavar, se deja para las paredes un grueso de unos 2 cms.



Detalle



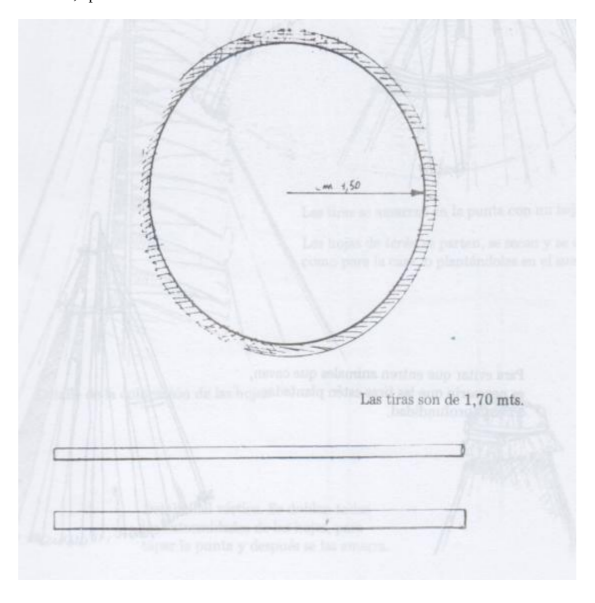
Sección.

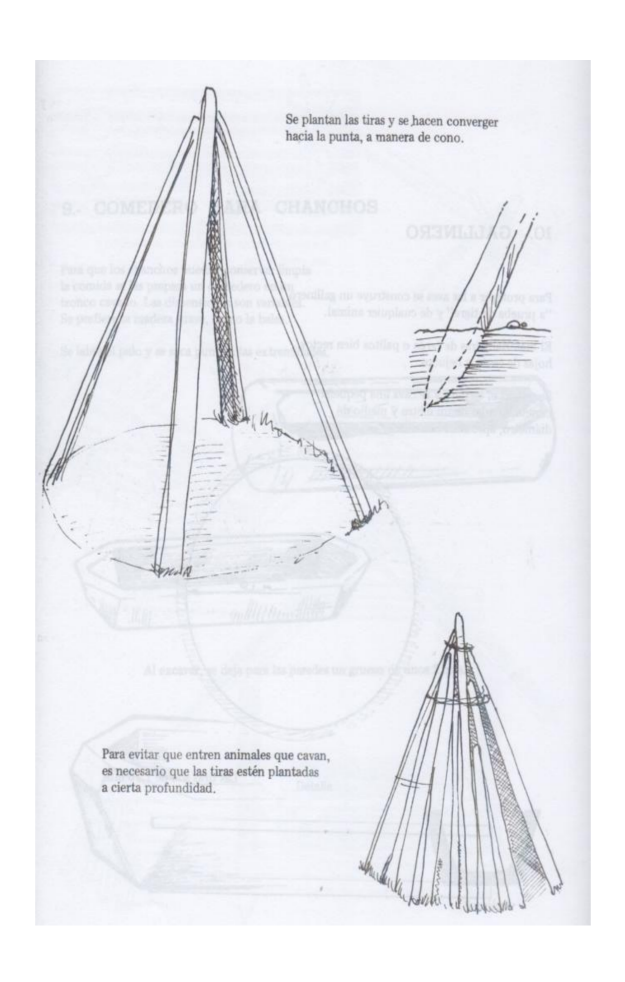
### 10.- GALLINERO

Para proteger a las aves se construye un gallinero "a prueba de tigre" y de cualquier animal.

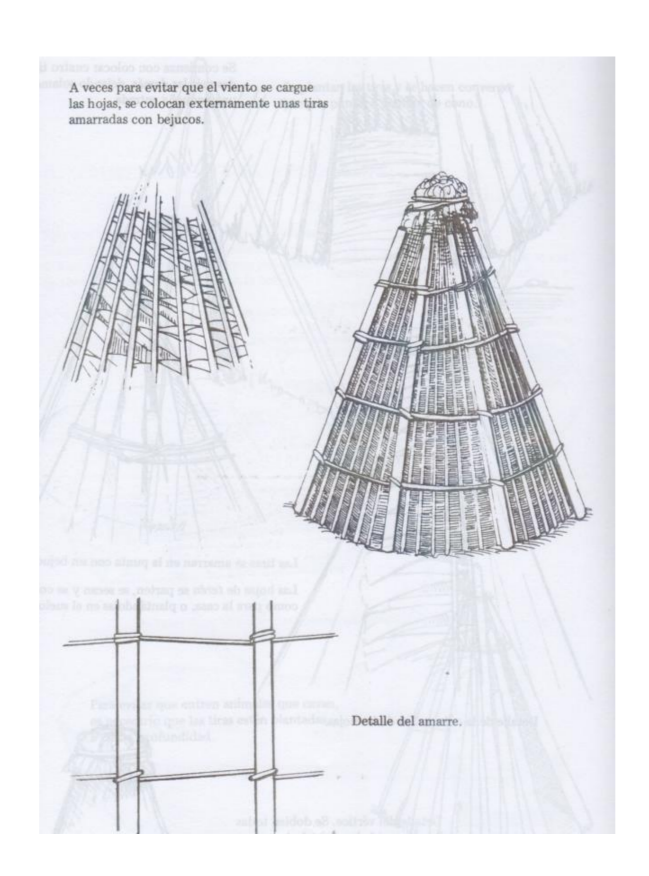
El material: tiras de terén o palitos bien rectos, hojas de terén y bejucos.

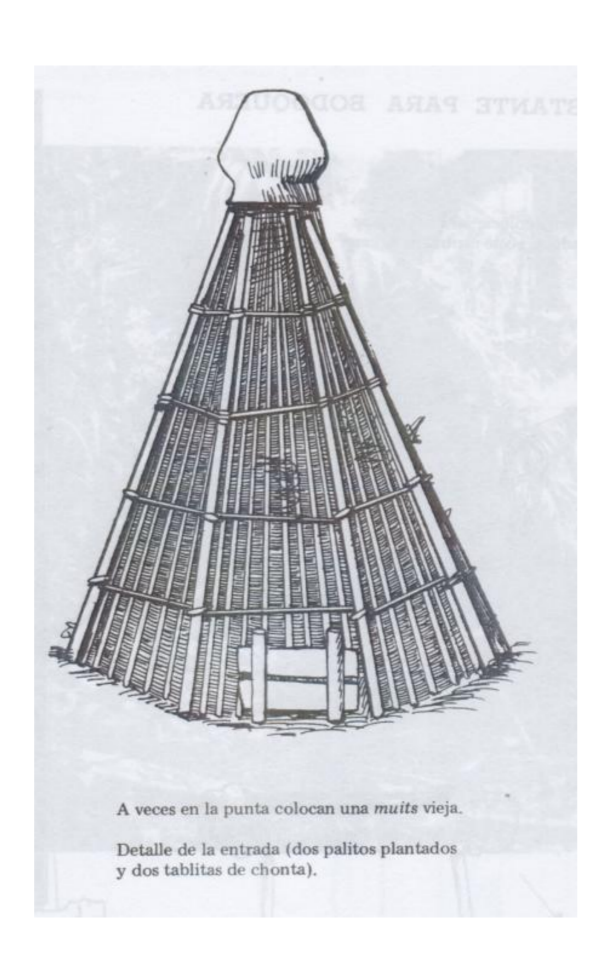
Se aplana el terreno y se cava una pequeña cuneta circular de un metro y medio de diámetro, aproximadamente.

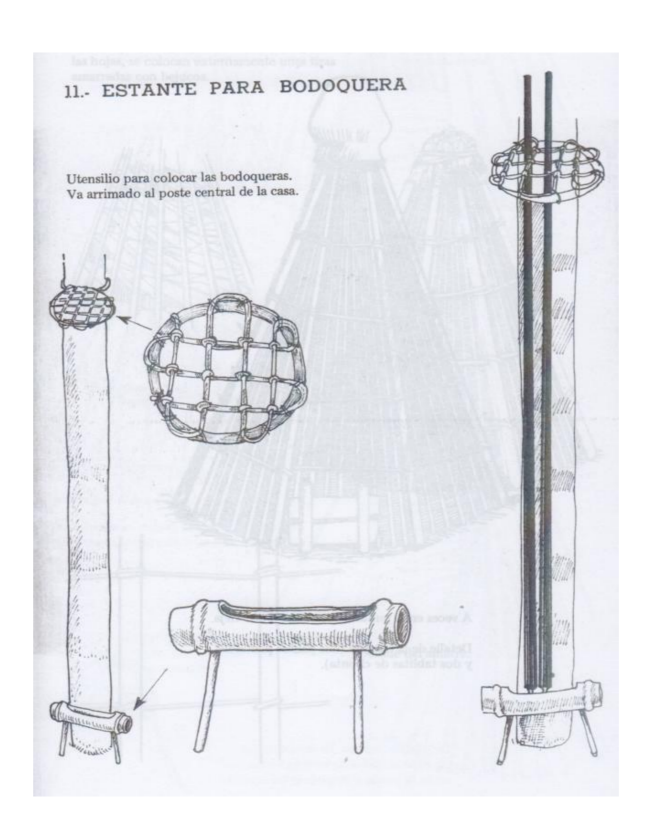












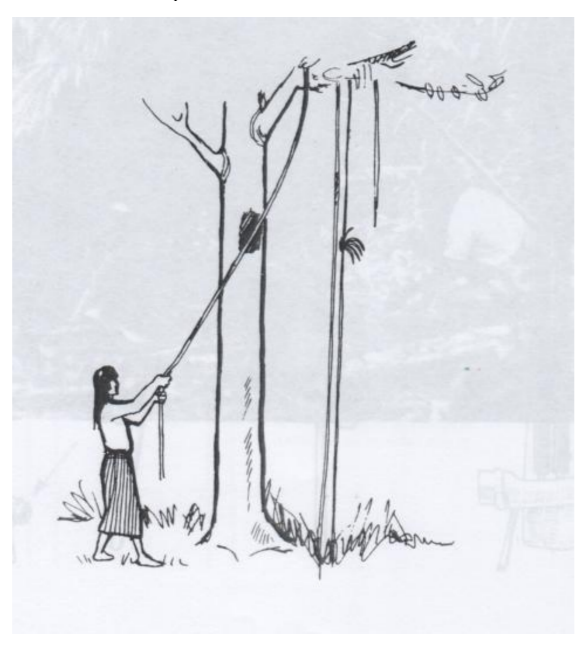


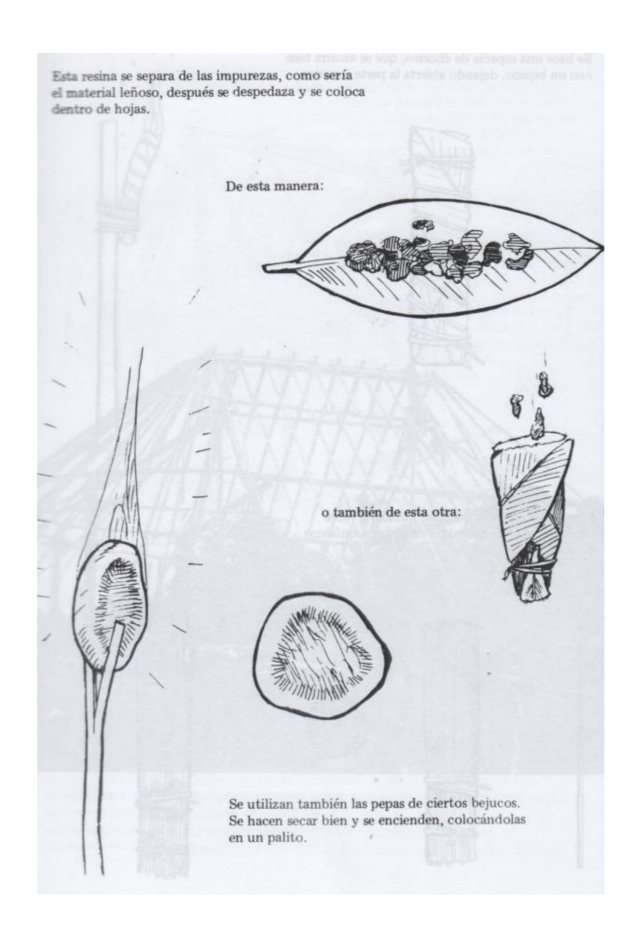
### LA ILUMINACION

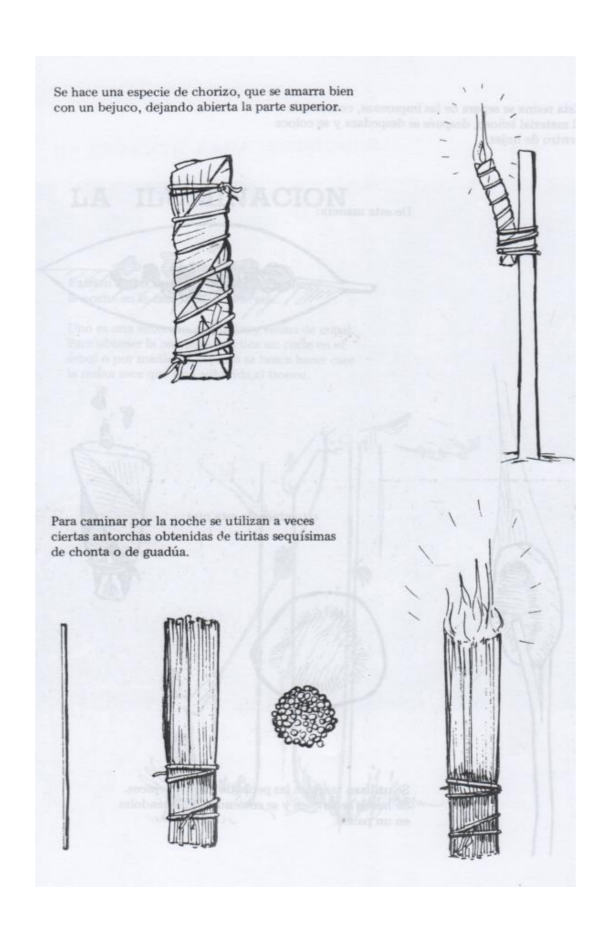
Existen varias maneras de iluminar durante la noche en la casa o cuando se sale.

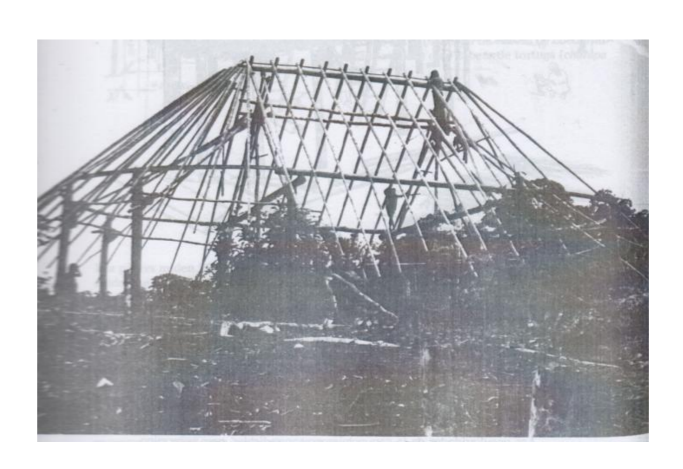
Uno es una antorcha con hojas y resina de copal.

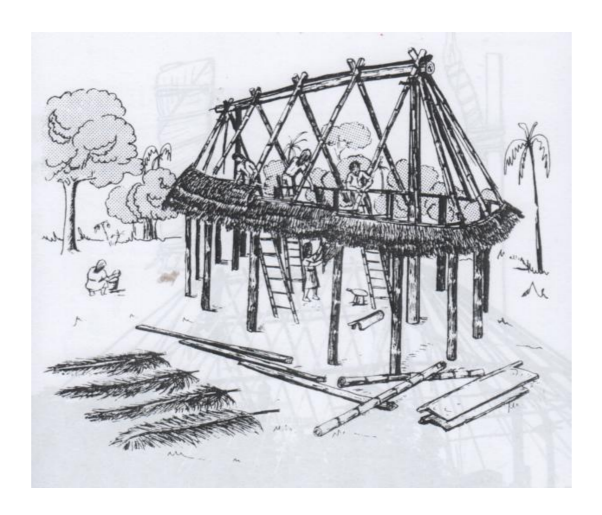
Para obtener la resina se practican un corte en el árbol o por medio de bejucos se busca hacer caer la resina seca que esta adherida al tronco.







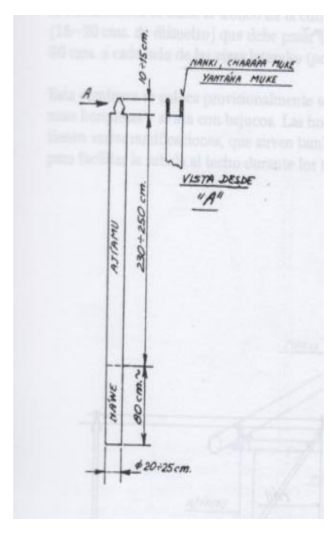




## LA CASA ACHUAR

Las peculiaridades de la casa achuar no son radicales, pero la terminología, comparada con la de la cas Shuar, presenta diferencias muy marcadas.

En todo caso, cualquier variación puede ofrecer pistas útiles, para descubrir influencias o parentescos culturales con los grupos limítrofes.



Como trabajo previo a la construcción de la casa, se procede a reunir el material necesario. Primeramente los cuatro pilares del rectángulo central. En general se tumban arboles de chikainia o paeni. Se usan también troncos de *Tuntuam*, *ampaki*, *kuunt*.

A veces, en lugar de tumbarlos, se utilizan los que han sido derribados por los huracanes y se abre un camino para llevarlos el lugar deseado.

Los cuatro pilares de la casa (ajiamu en singular, jea ajiamuri, en su conjunto) miden entre 2,30, hasta 2,50 mts. A unos 80 cms. De la base (náwe) se hace una señal. La parte superior se corta a manera de lanza (nanki) o de cabeza de tortuga (charápa muúké).

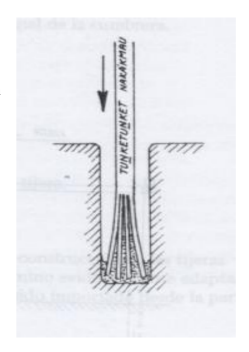
## Palo para extraer la tierra del hoyo

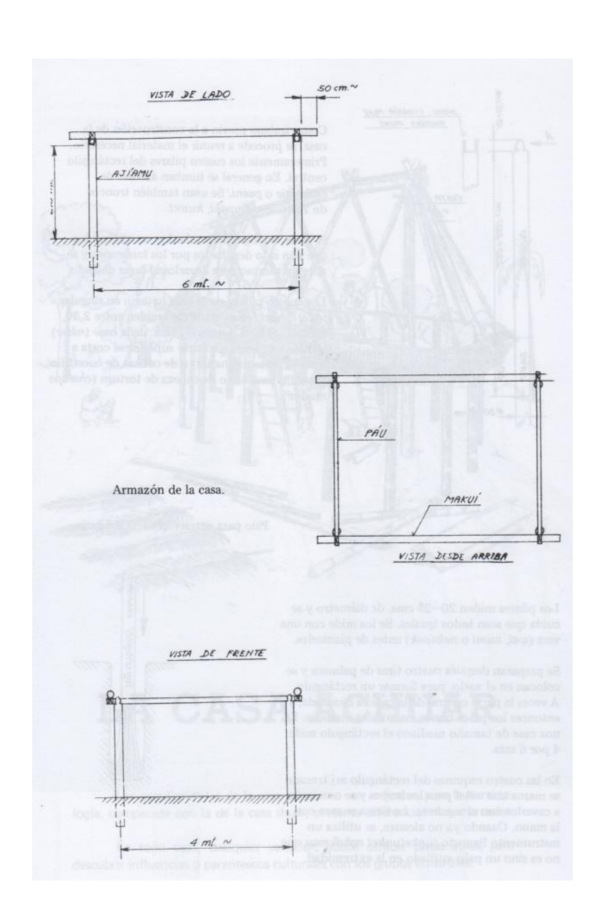
Los pilares miden 20 – 25 cms. De diámetro y se cuida que sean todos iguales. Se los mide con una vara (*wai*, *numi o nekápek*) antes de plantarlos.

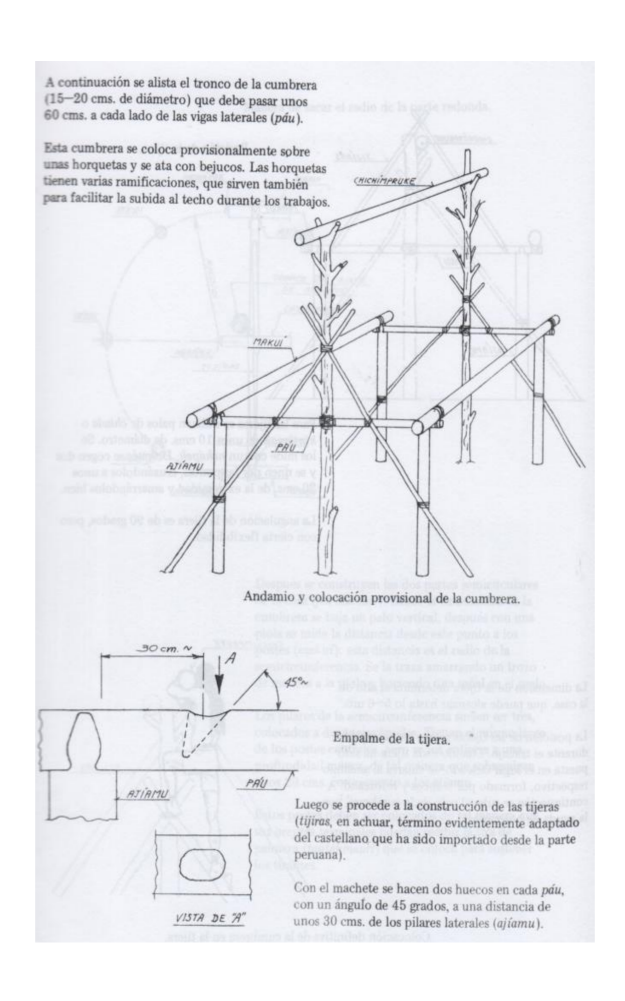
Se preparan después cuatro tiras de palmera y se colocan en el suelo, para formar un rectángulo.

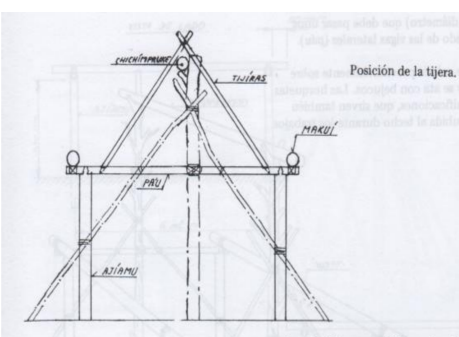
A veces la parte central de la casa es cuadrada, ya entonces los palos tienen las mismas medidas. En una casa de tamaño mediano el rectángulo mide 4 por 6 mts.

En las cuatro esquinas del rectángulo así trazado se marca una señal para los hoyos y se comienza a cavarlos con el machete. La tierra se saca con la mano. Cuando ya no alcanza, se utiliza un instrumento llamado *tunketunket nakákmau* que no es sino un palo astillado en la extremidad.







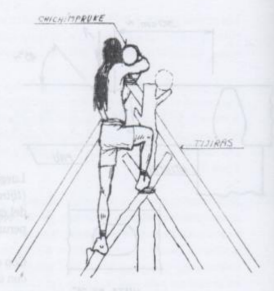


Para las tijeras se utilizan palos de *chiwia* o *kintiayais* de unos 10 cms. de diámetro. Se los mide con un *nekápek*. Después se cogen dos y se unen por las puntas, cruzándolos a unos 20 cms. de la extremidad y amarrándolos bien.

La angulación de la tijera es de 90 grados, pero con cierta flexibilidad.

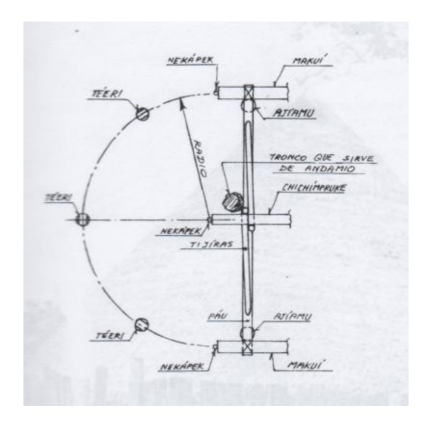
La dimensión de la tijera determina al alto de la casa, que puede alcanzar hasta lo 5-6 mts.

La posición de las tijeras puede ser corregida durante el trabajo. Cuando cada tijera ha sido puesta en el lugar deseado, se amarra al andamio respectivo, formado por troncos y reforzado. A continuación se sube el palo de la cumbrera, con la ayuda de horquetas.



Colocación definitiva de la cumbrera en la tijera,

## Manera de sacar el radio de la parte redonda



Después se construyen las dos partes semicirculares de la causa (jéa téamuri). Desde la extremidad de la cumbrera se baja un palo vertical, después con una piola se mide la distancia desde este punto a los postes (makuí): esta diferencia es el radio de la semicircunferencia. Se trata amarrando un trozo de madera a la piola y haciendo una señal en el suelo.

Los pilares de la semicircunferencia suelen ser tres, colocados a distancias iguales. Tienen el mismo largo de los postes centrales, pero se los entierra a una profundidad menor, de tal manera que sobresalgan unos 20 cms. Con respecto a los ajiamu.

Estos postes deben ser colocados de tal manera que sus orejitas terminales puedan recibir la tira de palmera (*tantekmaur*i) que se coloca para sostener los tirantes.



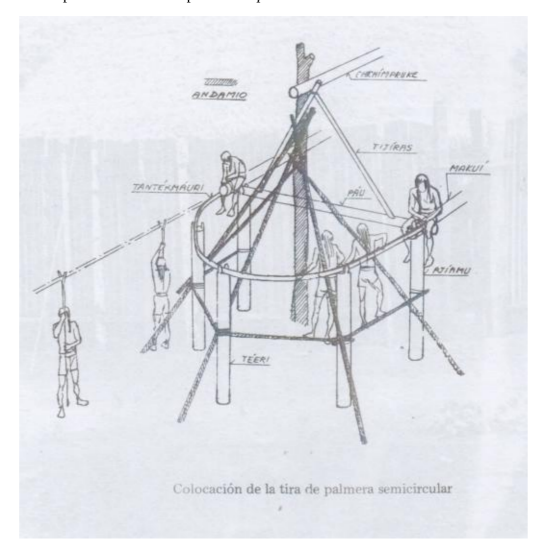
Llegados a este punto es indispensable completar el andamio para facilitar los trabajos,

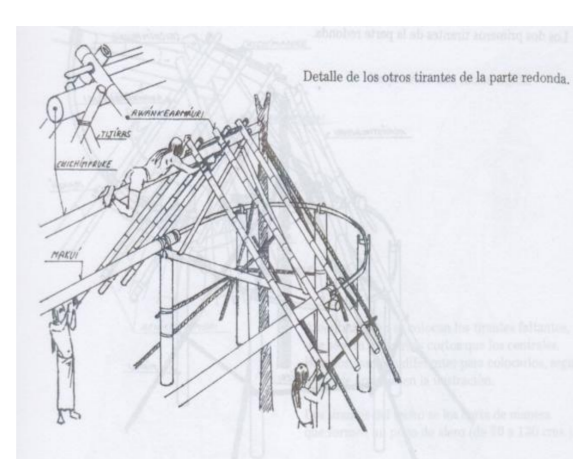
Se colocan unos palos inclinados y se amarran.

En el sitio donde estos puntales son amarrados a los postes se colocan también otros palos horizontales, que van de poste a poste, dando toda la vuelta.

A continuación se coloca en las rejitas de los postes la tira de palmera en forma semicircular.

Se usa preferentemente la palmera *kupat*.



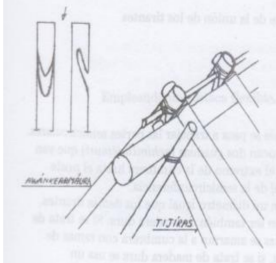


De los tirantes del techo los primeros que se colocan son los de los aleros rectos (nanape), es decir, de la parte rectangular (paéni ajíamu). Suelen ser de guadúa o de otra madera resistente a la polilla. Tienen un diámetro de unos 10 cms.

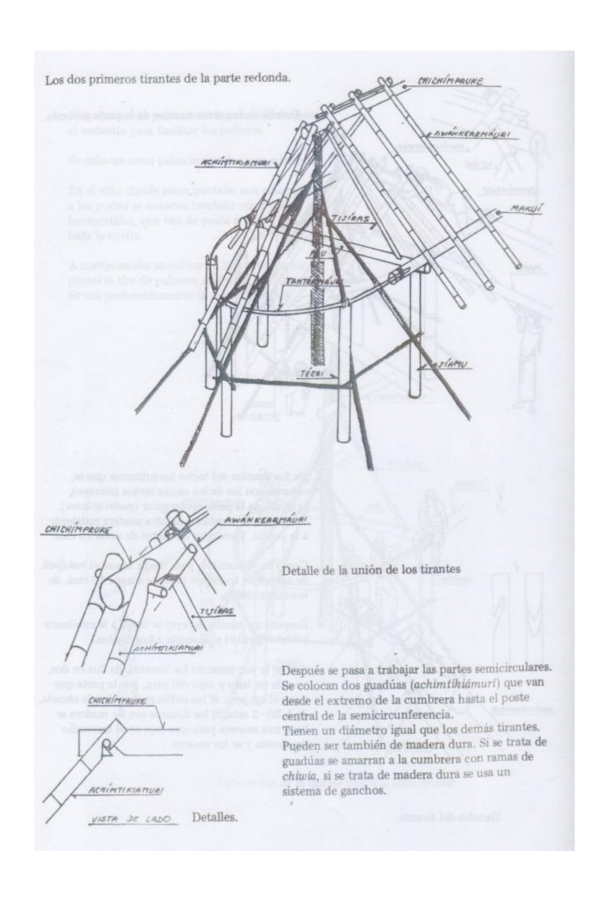
Como de costumbre, para medir se usa el *nekápek*. Se agujerean todos los tirantes a unos 10 cms. de la extremidad.

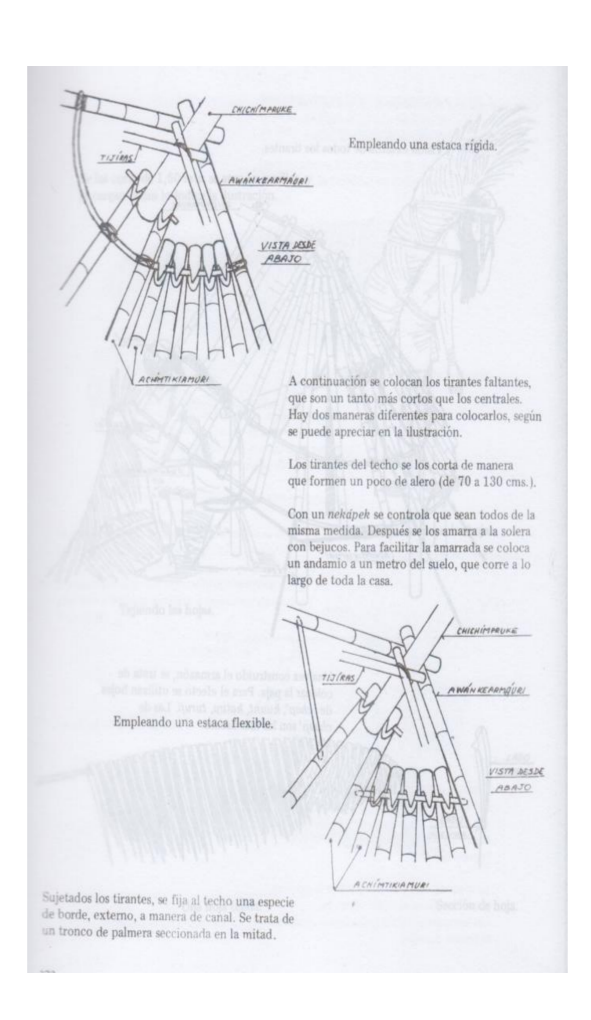
Después un adulto experto se trepa a la cumbrera (chichimpruke) y se sienta a horcajadas.

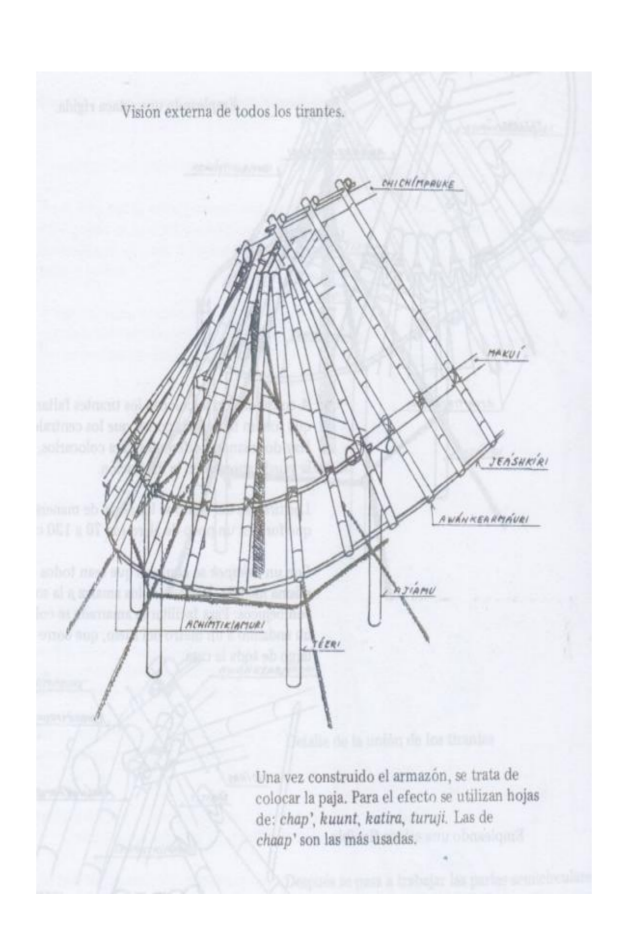
A él se le van pasando los tirantes, de dos en dos, uno de un lado y otro del otro, por la parte que tiene el agujero: él los enfila en una tira de chonta, de 1,50—2 mts. Si los tirantes son de madera se hace una muesca para que coja en el travesaño de chonta y se los amarra.

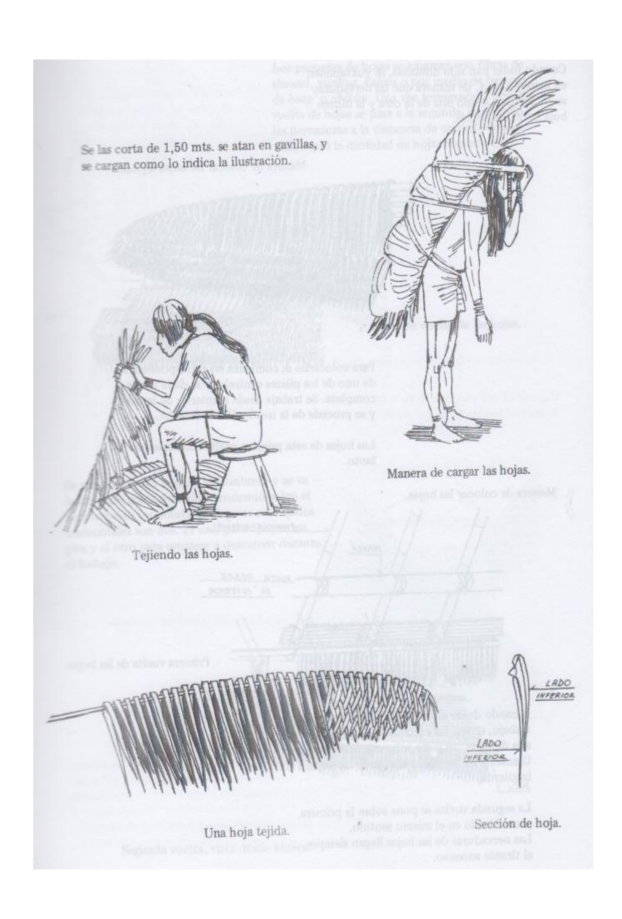


Gancho del tirante.









Cuando todas han sido dobladas, se yuxtaponen en manojos de 4, de manera que las nervaduras se encuentren a lado una de la otra y la última hoja cubra las demás.

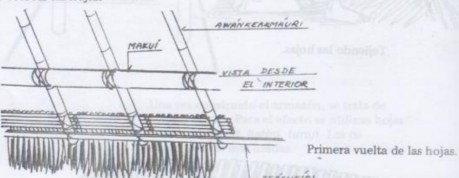
Manera de colocar las hojas tejidas.



Para colocarlas se comienza en correspondencia de uno de los pilares centrales y se da la vuelta completa. Se trabaja desde el interior de la casa y se procede de la izquierda a la derecha.

Las hojas de esta primera vuelta sobresalen un tanto.

Manera de colocar las hojas.



Mirando desde el interior, desde la posición de trabajo, se ven las extremidades de las nervaduras a la derecha, un poco sobresalientes de los tirantes y las puntas cruzadas de las hojas a la izquierda.

La segunda vuelta se pone sobre la primera, procediendo en el mismo sentido.

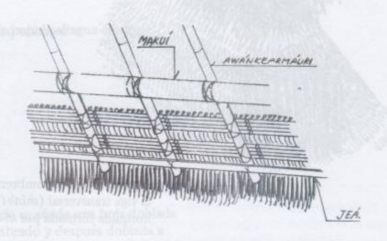
Las nervaduras de las hojas llegan siempre al tirante sucesivo.

375

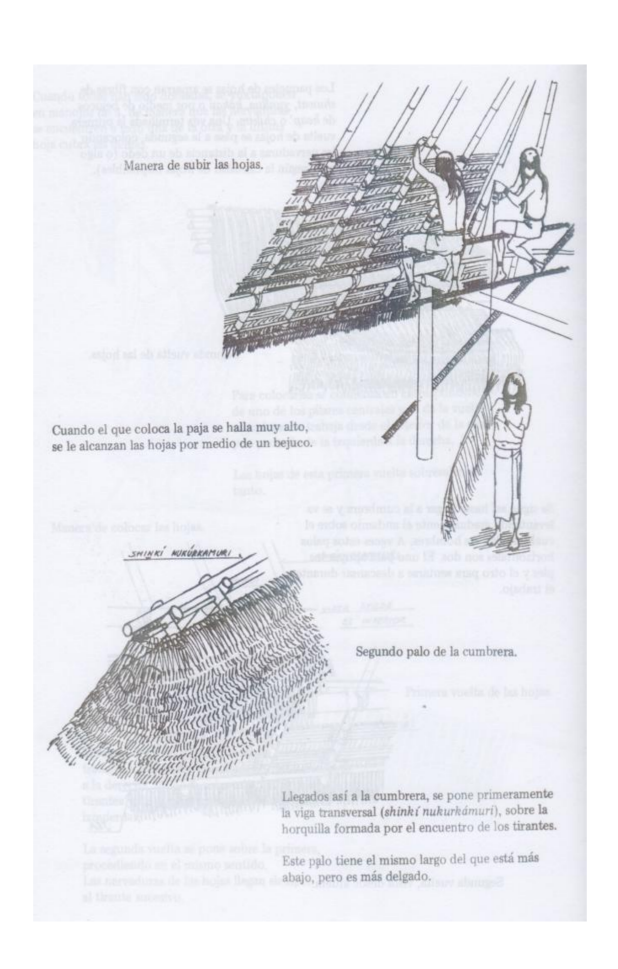
Los paquetes de hojas se amarran con fibras de shuwat, yunkua, kakau o por medio de bejucos de kaap' o chikim. Una vez terminada la primera vuelta de hojas se pasa a la segunda, colocando las nervaduras a la distancia de un dedo (o algo más, según la cantidad de hojas disponibles).

Segunda vuelta de las hojas.

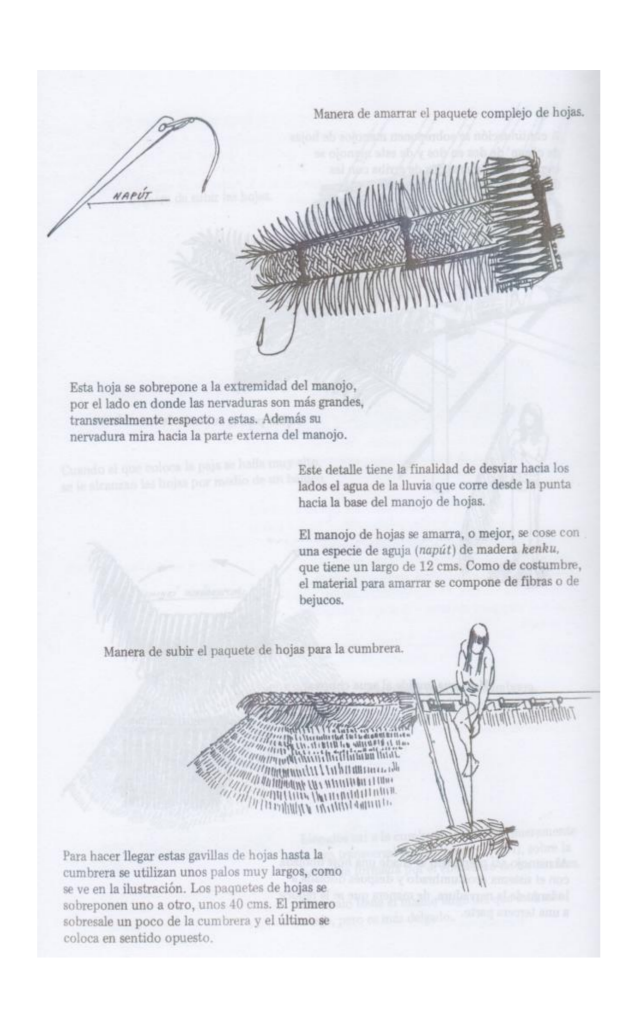
Se sigue así hasta llegar a la cumbrera y se va levantando gradualmente el andamio sobre el cual trabajan los hombres. A veces estos palos horizontales son dos. El uno para apoyar los pies y el otro para sentarse a descansar durante el trabajo.

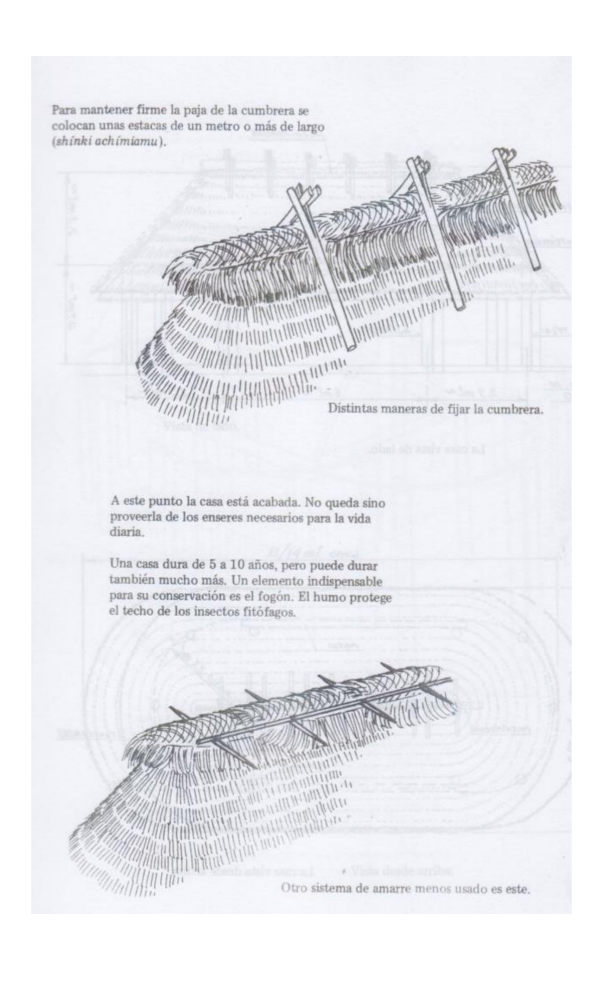


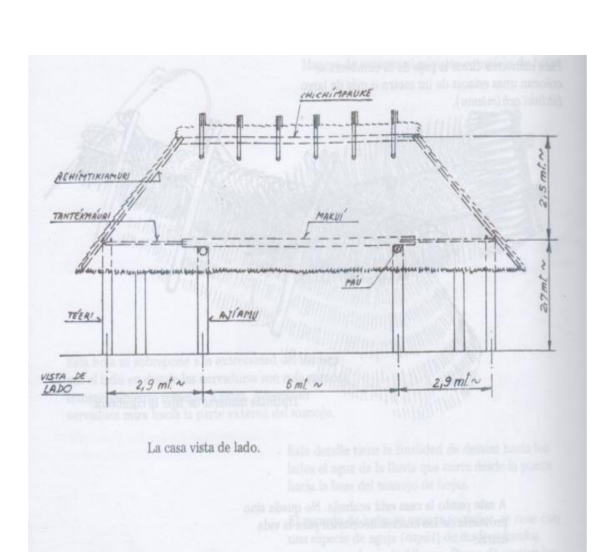
Segunda vuelta, vista desde afuera.

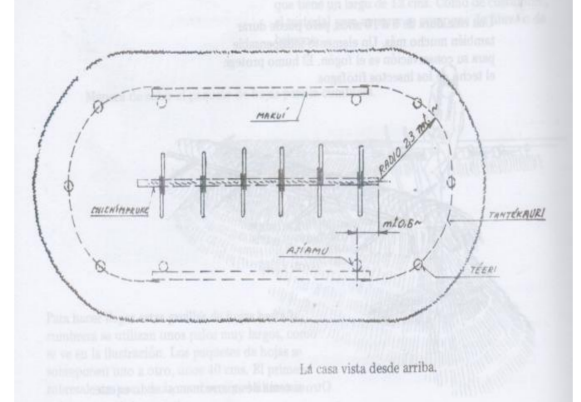


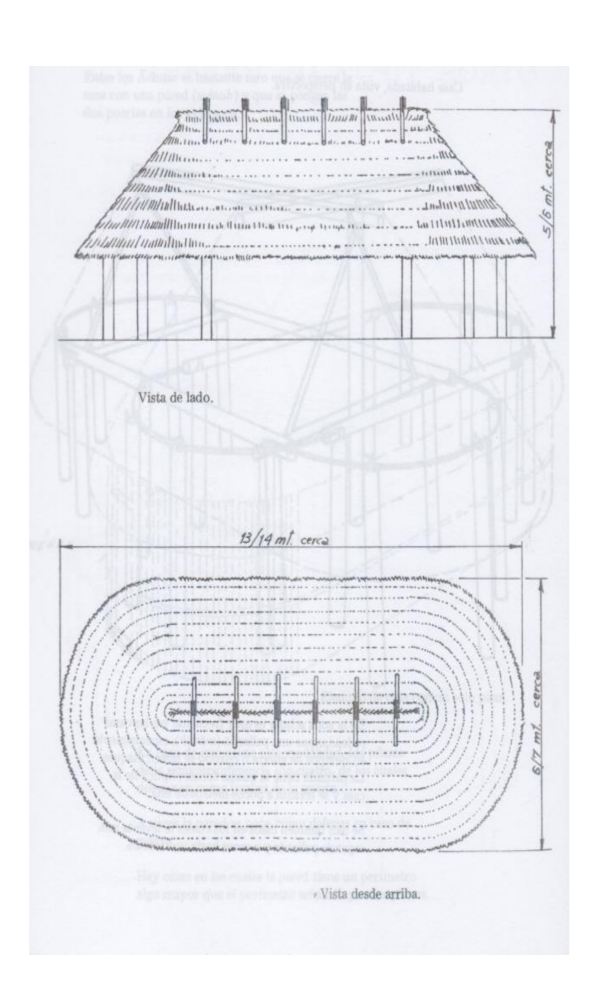
A continuación se sobreponen manojos de hojas de chaap' de dos en dos y de este manojo se trenzan las primeras dos de arriba con las últimas dos de a lado (kapírash). Tejido para la cubierta de la cumbrera. Hoja que impide al agua chorrear. Al manojo así preparado se añade una hoja doblada con el sistema acostumbrado y después doblada a lo largo de la nervadura, de manera que se la reduce a una tercera parte.

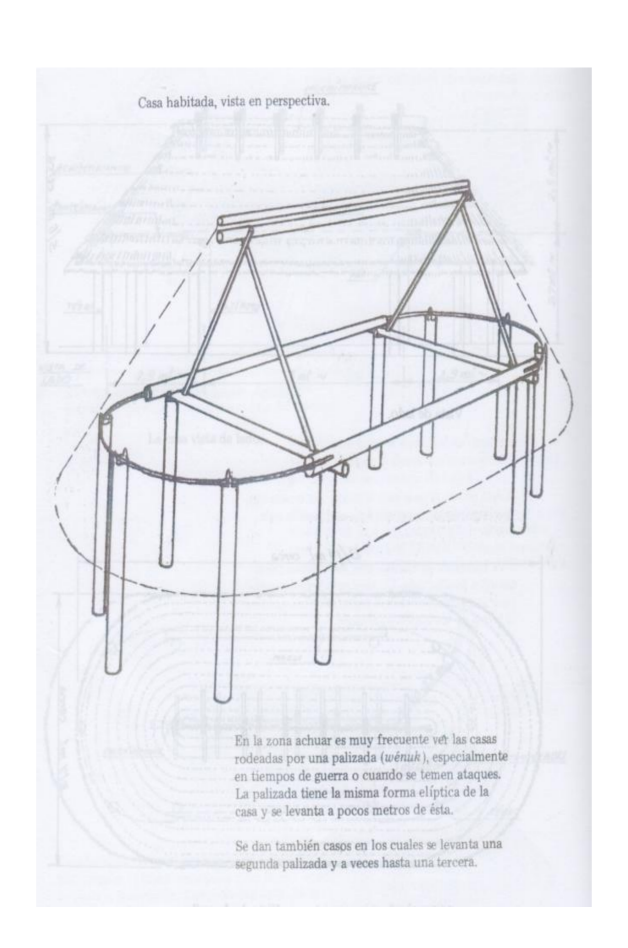


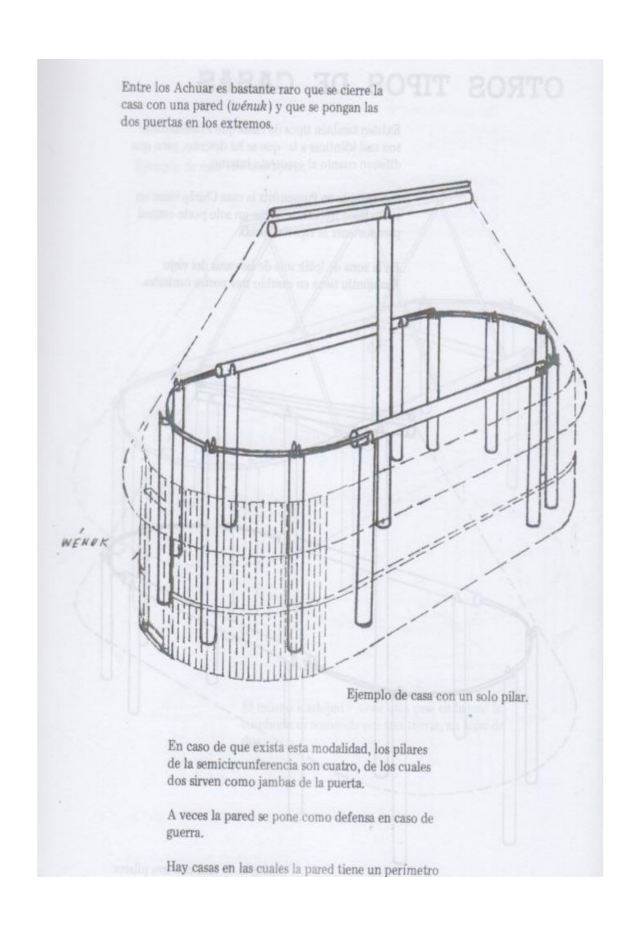














Existen también tipos de casas que externamente son casi idénticas a la que se ha descrito, pero que difieren cuanto al esqueleto interno.

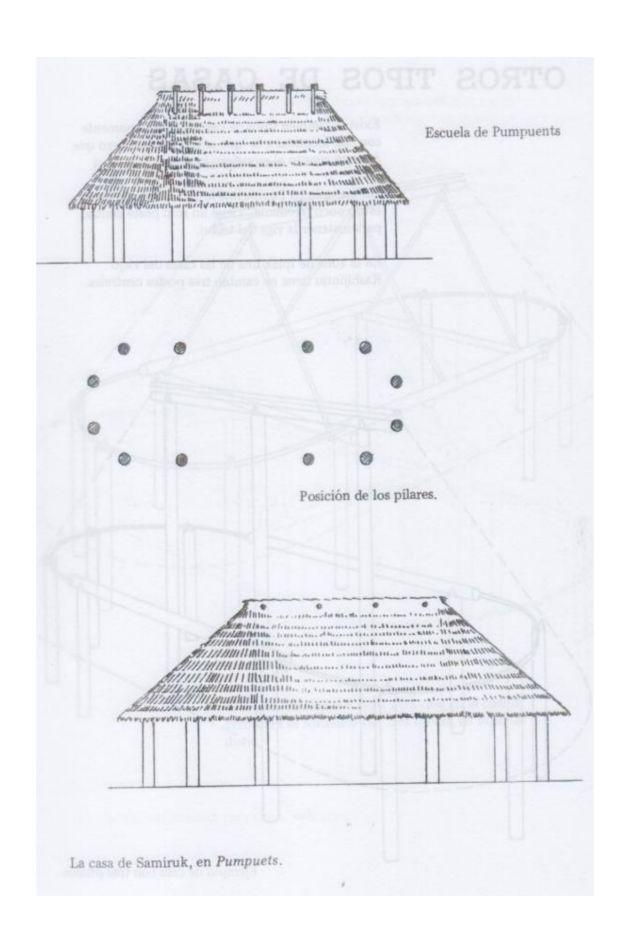
Por ejemplo en Pumpuínts la casa Chiráp tiene un estilo poco frecuente. Tiene un solo poste central para sostener la viga del techo.

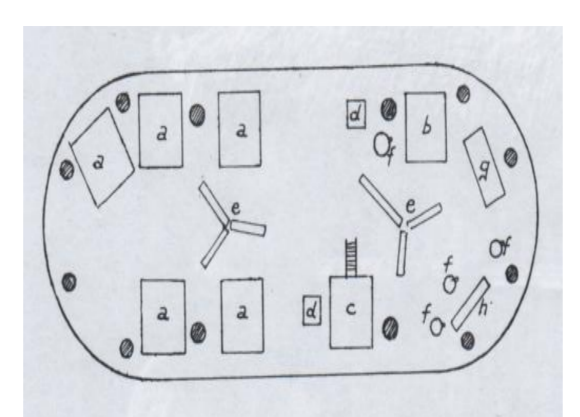
En la zona de Ipiák una de las casas del viejo Kashijintiu tiene en cambio tres postes centrales.



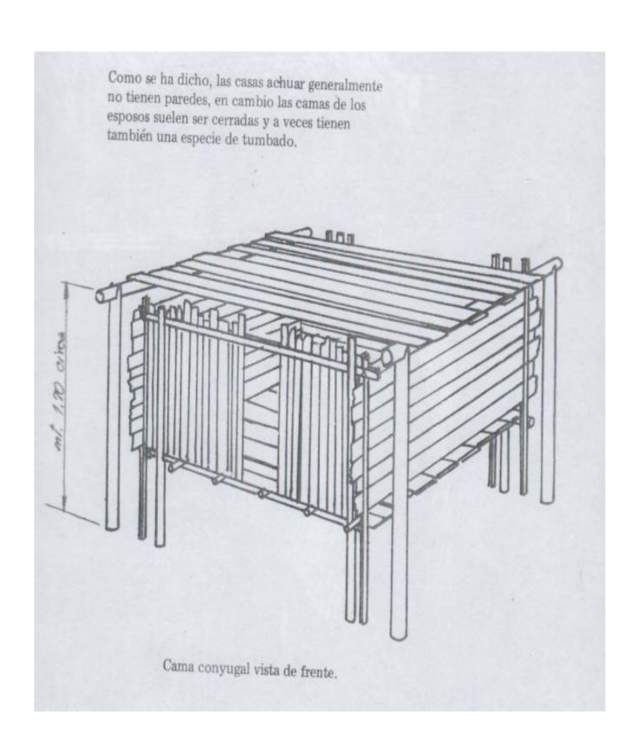


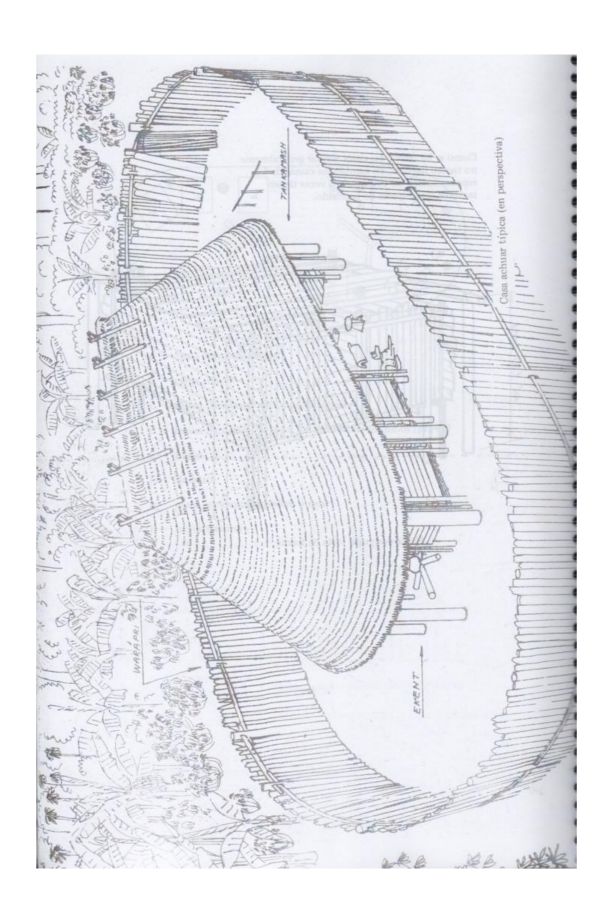


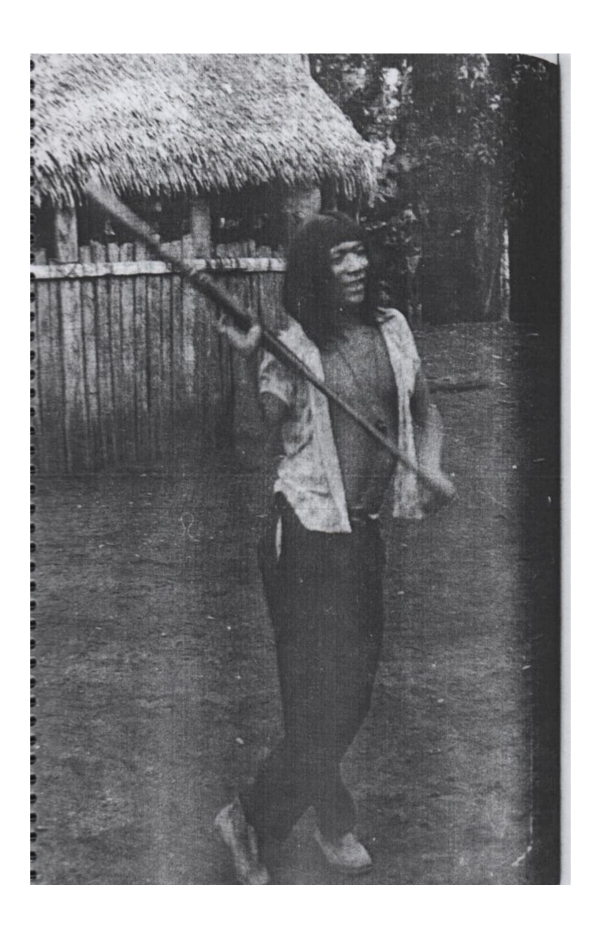




- a cama conyugal (ayant).
- b cama simple
- c repisa para cama de los muchachos
- d repisa para objetos fuera del alcance de los niños (piírak)
- e fogón
- f Asiento
- g cama accidental (penkak o peak)
- h banca (tutánk)











Como no es una simple función fisiológica; cuando se la realiza, entran en juego reglas culturales a veces muy sofisticadas.

El comer manifiesta todo un estilo de vida y cuando se dice "comer" se alude a muchas cosas: desde el procurar los alimentos, hasta el prepararlos, y consumirlos según el código más o menos riguroso de la "buena educación". Hay una manera de estar a la mesa que pone de relieve los vínculos familia~ res y las estratificaciones sociales. Casi en todas las culturas un banquete es señal de fiesta, sella un acontecimiento o subraya una solemnidad. Existen comidas rituales y comidas sagradas, así como infinitos tabúes de todo género, referentes a los alimentos. La combinación de las sustancias y los sabores distingue las "cocinas típicas"; como la combinación de ritmos y notas caracteriza una pieza musical y la de los colores un tejido o un cuadro.

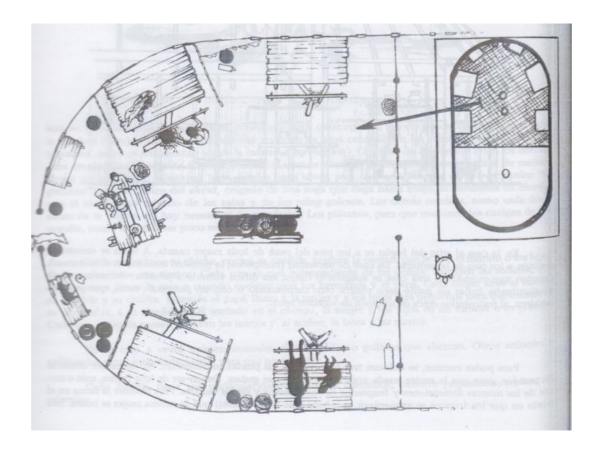
Algunos encuentran la cocina Shuar muy pobre y uniforme. Claro que los Shuar no tienen todos los ingredientes y aliños de que dispone el "chef" de un restaurante internacional, pero hay que tomar en cuenta. También que a nosotros se nos escapan muchos matices.

Por ejemplo ellos distinguen en la chicha una cantidad de variedades y toda una gama de sabores, mientras es probable que nosotros captemos, cuando más, un. mayor o menor grado de fermentación. Existe una infinidad de frutos del monte, de pepas, de bichos, de larvas, de insectos que para ellos son refinadas golosinas, mientras que a nosotros (y es lo menos que podemos decir), no nos llaman la atención.

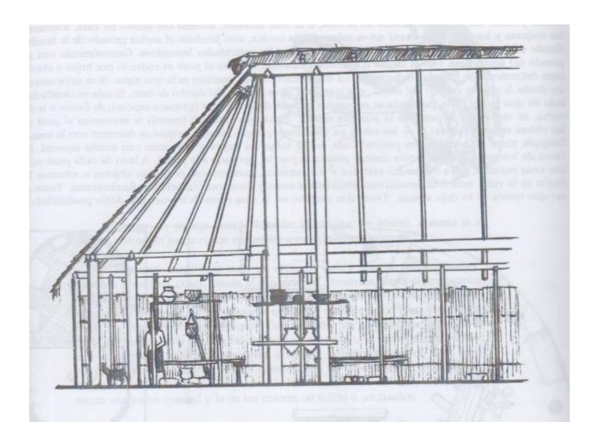
En estas páginas se ilustra la manera de preparar la mayoría de los alimentos y el puesto que ocupan dentro de la dieta Shuar.

## LA COCINA, EL AMBIENTE Y LOS UTENSILIOS

La cocina, (ekent) es la parte más grande de la casa. En ella todo está organizado: nada se encuentra al azar, sino que todo tiene una relación muy exacta con su mundo y su mitología: fuego, muits, pinink. Es la parte privada de la casa, a la cual acceden, además del dueño de casa, solamente las mujeres y los niños. El ekent no es solamente la cocina, sino también el sector privado de la familia, donde están los peak (camas) y donde se desarrollan las actividades femeninas. Generalmente está sentada del tankamash con el tanish o con otros sistemas. A veces el peak es rodeado por hojas o shirky, para defenderlo de miradas indiscretas. La disposición de los muebles es la que sigue. Si se mira entrando desde la puerta (waiti) del *ekent*, a la izquierda se ve el *peak* del dueño de casa. Si este es casado con mas de una mujer, a la izquierda se encuentra el peak de la tarimuit (primera esposa); de frente a la derecha, se encuentra la cama de la segunda esposa. Siguiendo el tanish (pared) se encuentra el peak de las chicas solteras (natsa) y de los niños ya creciditos, porque los más pequeños duermen con la mamá. Después viene el *peak* de los perros. Cada mujer tiene los suyos y los cuida con cariño especial. La cama de los perros se encuentra apenas apoyada a la puerta. A lado de cada peak existen unas soguitas, para colgar los vestidos y los canastos, para colocar pequeños objetos o adornos. El fopón es la vida: está relacionado con muchísimas cosas y tiene una importancia fundamental. Tanto es así que nunca se lo deja apagar. Tener dos mujeres en la casa equivale a tener una doble posibilidad de



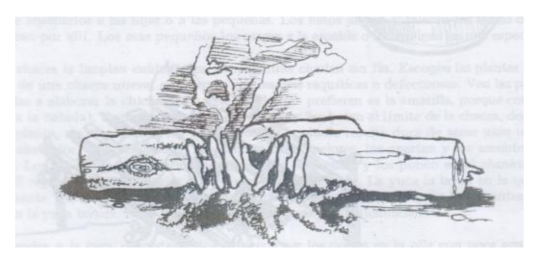
Tener un fogón y cuando una serie se aleja con el marido por motivo de viajes, la otra debe tener encendido el fuego. En los viajes se lleva el fuego en una muits rota, o si no, se pone un poco de barro en el fondo de un chankin y se lo coloca allí.



En la casa el sitio del fogón es a los pies del *peak* de toda mujer casada. A veces se encuentra también a los pies de las solteras. En caso de necesidad (huéspedes) lo prenden también en el *tankamash*. uentan que cuando en una casa se apagaba el fuego, era difícil volverlo a prender. Normalmente se acostumbraba frotar un palito seco contra otro carbonizado o con un pedernal *(muti)*, que prendía la chispa, al restregarlos cerca de un poco de algodón seco.

Para poder cocinar, se colocan tres troncos con las puntas convergentes. No deben ser demasiado pesados, para que la mujer pueda acercarlos, cuando se gastan. Deben ser de leña buena, más o menos de las mismas dimensiones y limpiados de los insectos y de las basuras. Para obtener la llama en el punto en que los troncos se encuentran, se añade leña seca (*shimki*) que la misma mujer se busca. Los

palos gruesos los traen los hombres. Por necesidad, por fiestas, o para secar mucha carne, se prenden fogones también fuera de la casa. Sobre los fogones, bastante más arriba, cuelgan la carne y el pescado disecados, para que con el calor se mantengan; la sal con el ají, para que se conserven largo tiempo Generalmente se encuentra trambién un *píik*, es decir una repisa alta, construida con palitos armados, sostenidos por cuatro patas. Se colocan allí los bloques de sal, para que se conserven secos, y la carne. Las mujeres ponen también en el píik muits *o ichinkian* y otros objetos de alfarería, para que se sequen, antes de quemarlos. Alrededor de los dos *pau* (palo central) del *ekent*, se encuentra la despensa. Cada mujer coloca sus *muita* entre un *pau* y otro. Sobre la *muits* se encuentra un *píik* con los utensilios para cocinar: *ichinkian* (olla) *unkuship* (especie de cucharán vegetal), *tachau* (tazón para comer)

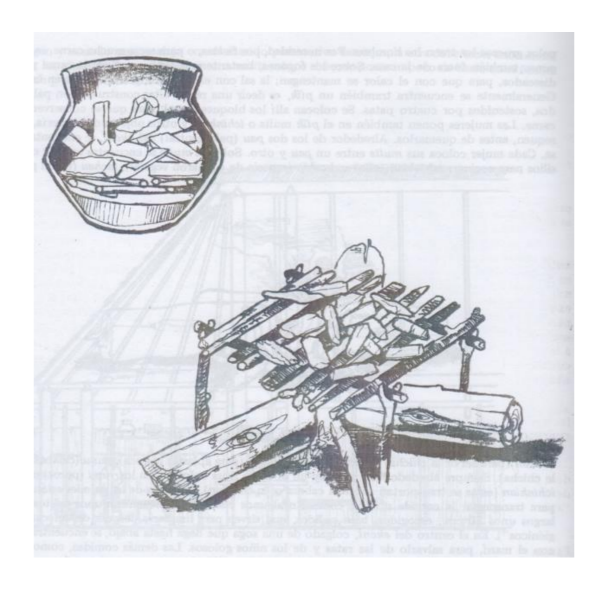


kasuim (para servir la chicha) pinink, amamuk, taink (para aplastar la yuca), punu (calabaza para llevar la chicha). Siempre alrededor del pau hay un poco de agua colocada en los yumi (poros) o también en ichink jan (estas se transportan sobre la cabeza o en chankin). Colgadas de las paredes están los chankin para transportar la comida u otras cosas. En algunos chankin se encuentran unos palitos de madera, largos unos 20 cm., escogidos, bien pulidos, que sirven para limpiarse después de defecar (palos "higiénicos"). En el centro del ekent, colgado de una soga que llega hasta abajo, se encuentra un chankin con el maní, para salvarlo de las ratas y de los niños golosos. Las demás comidas, como cada dia se sacan de la huerta, no hay necesidad de guardarlas. Los plátanos, para que maduren, los cuelgan de una soguita, como también ese poco maíz que tienen.

Cada mujer hace su chicha, cocina su comida, prepara la cacería que le trae el marido o los hijos. Cada mujer tiene sus tiestos. Cada una es casi independiente de las demás. También las solteras, que comienzan a tener la casa o cuando cocinan para los hermanos y el papá. Cada mujer sirve al marido su comida y su chicha. Después el papá llama a la mujer y a los hijos más pequeños para que comafl en su compañía, a su alrededor: él sentado en el *chirnpí*, la mujer y los hijos en un *kutank* o en el suelo. Cada vez, antes de comer, se lavan las manos y, al acabar, la boca y las manos.

En la casa a veces existen animales domesticados o gallinas que abarcan. Otros animales o gallinas los sacan inmediatamente, para que no ensucien.

Cada familia tiene sus particularidades, cuanto a utensilios, *chankin*, repisas minúsculas.



Para el varón, la cocina es casi tabú. Pertenece sólo a la mujer el derecho de dirigir, disponer, ejercer potestad. La jornada comienza muy pronto en la cocina. Hacia las 3 el hombre comienza a mo-verse por casa, la mujer se levanta, aviva el fogón, prepara la guayusa. El hombre, después de haberse lavado la boca, bebe la guayusa y conversa con sus hijos o los huéspedes, después vomita y a veces se baña. Después la mujer ofrece chicha a los hombres; mientras tanto amanece. La mujer cocina algo para el desayuno. Alrededor de las 6 desayunan, después vuelven a tomar chicha y los hombres salen al trabajo o a la cacería. Durante el día la mujer trabaja en la chacra (o acompaña al marido en el trabajo, para servirle chicha). Si el marido mata algo, se come durante el trabajo o se lleva a la casa. Mientras tanto, la mujer vuelve de la chacra, cocina la yuca, separa una parte para la chicha y la sirve al marido, juntamente con lo que éste ha traído. Comen y después toman chicha. Hay que añadir que en el *ekent* existe mucha libertad. Los niños son muy independientes: uno asa un plátano, otro cocina Un ayampaco, otro asa una rana... No hay nada rígido, como se podría creer. Al mismo tiempo hay mucha responsabilidad de parte de todos los miembros de la familia.

# LA CHICHA (NIJIAMANCH')

La mujer, muy de mañana casi siempre acompañada por algún niño o niña, con *chankin* y machete, se dirige a su chacra o también acompaña a una amiga en la chara de ella. Nunca se entra en una chacra si falta la dueña, porque es ella la que dirige los trabajos de siembra y de cosecha. Esto se entiende porque la chacra no es simplemente un campo sembrado, sino todo un mundo, donde se encuentra entonces delicados e intocables.

Las mujeres, mientras comienzan a sacar las malezas a veces cantan *anent*, casi siempre con el pretexto de enseñarlos a las hijas o a las pequeñas. Los niños juegan y buscan las frutas de monte que encuentran por allí. Los más pequeños los cargan a la espalda o los cuelgan en una especie de hamaca.

La chacra la limpian cuidadosamente mientras charlan sin fin. Escogen las plantas por cosechar tratándose de una chacra nueva, comienzan con las más raquíticas o defectuosas. Ven las plantas de yuca destinadas a elaborar la chicha (para este fin, la que prefieren es la amarilla, porque confiere un bonito color a la bebida). Rompen las ramas superiores y las botan al límite de la chacra, después buscan extraer la planta, sin desprender los tubérculos. Si la planta resulta dura de sacar usan un palo (wai) para cavar alrededor. Una vez sacada, separan los tallos mejores, los apartan y los amontonan para reembrarlos. Los tubérculos en cambio los rompen en segmentos y los ponen en el *chankin* para volver **a** la casa. El regreso generalmente es a las dos o tres de la tarde. La yuca la lavan en la quebrada muy curiosamente. Para no mojarse la espalda, las mujeres la cubren con unas hojas, antes de cargar el *chakin* con la yuca lavada. Estas hojas servirán para tapar la olla (ichinkian).

Llegadas a la casa, despedazan los tubérculos y los ponen en la olla con poca agua, tapan con las hojas  $\mathbf{y}$  las amarran al cuello del recipiente. Mientras tanto alrededor del fuego hay la fiesta acostumbrada: alguien asa un plátano, otros preparan ayampacos, -otros cocinan larvas...

Para saber si la yuca ya está cocinada, la tocan con los dedos. Una vez sacada la olla de la candela la mujer se sienta y con el *taink* comienza a aplastar la yuca. Este trabajo es preciso hacerlo cuando la yuca es aún caliente, porque se deshace fácilmente. Las partes suaves se deshacen solas, pero el "alma" es decir la parte interna fibrosa, hay que mascarla bien, porque contiene el dulce.

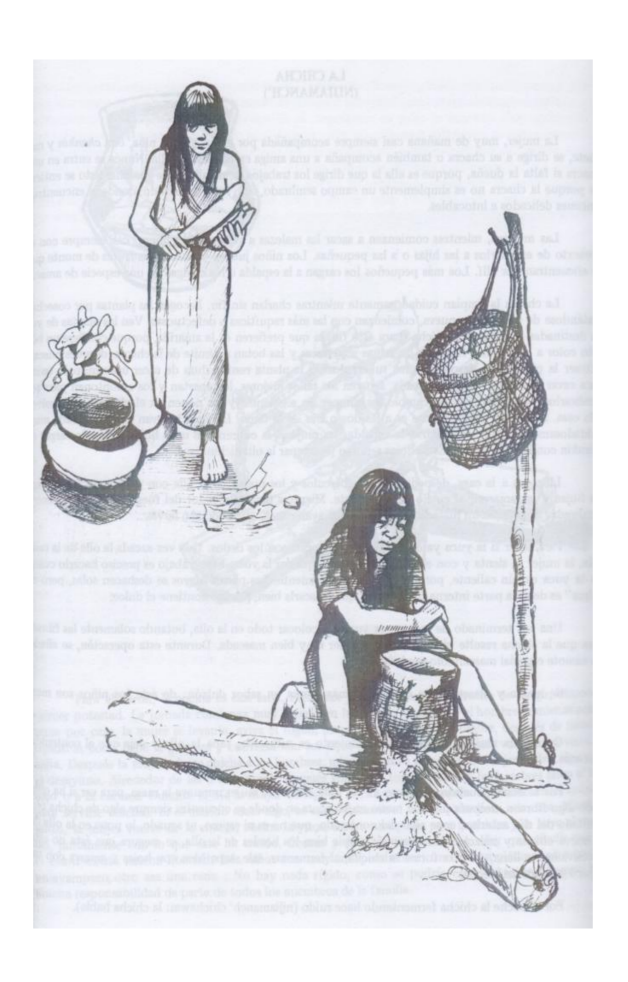
Una vez terminado de mascar, se vuelve a colocar todo en la olla, botando solamente las fibras. para que la chicha resulte bien, la yuca debe ser muy bien mascada. Durante esta operación, se añade un camote especial mascándolo también.

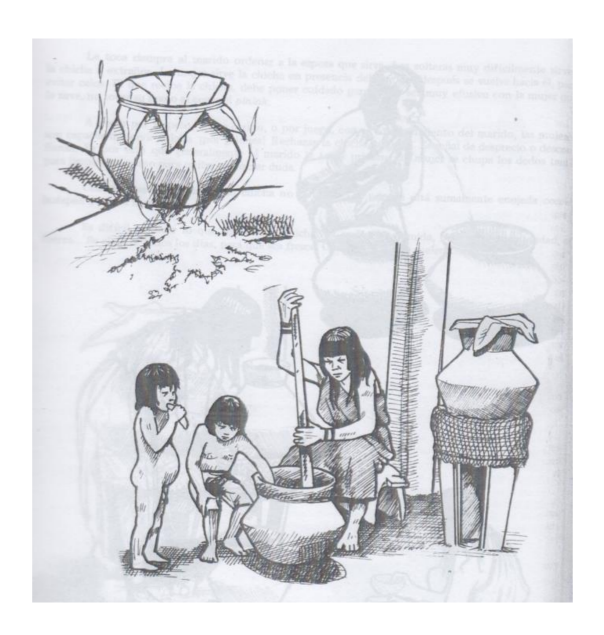
Se masca y masca, hasta cuando la masa toma un sabor dulzón: de éste los niños son muy golosos.

Cuando la mujer juzga que el tratamiento es suficiente, tapa la olla y deja que el contenido descanse.

Por la noche, cuando el esposo ya no pide chicha, la mujer remueve la masa, para ver si ha que algo fibroso, después pone la mano en la *muits* en donde se encuentra siempre algo de chicha fermentada del día anterior, coge algo del contenido, que no es ni espeso, ni aguado, lo pone en la olla de la nueva chicha y mezcla bien. Después limpia bien los bordes de la olla, se asegura que ésta no este excesivamente llena, de otra forma la chicha, al fermentar, sale, tapa bien con hojas y amarre con un bejuco y queda satisfecha.

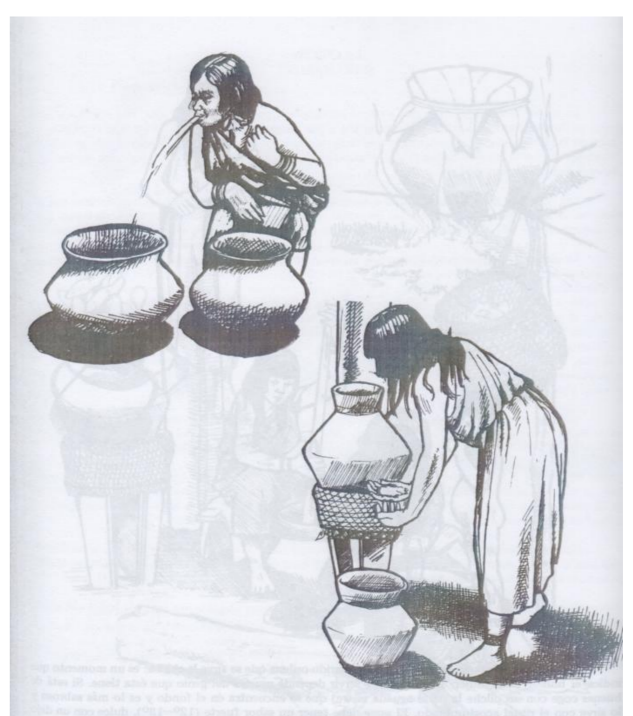
Por la noche la chicha fermentando hace ruido (nijiamanch' chichawai: la chicha habla).





De mañana, después de la guayusa, el marido ordena que se sirva la chicha: es un momento que indica el rumor de la mujer. La manera de servir depende mucho del genio que ésta tiene. Si está de buenas coge con un pilche la parte aguada (sawe) que se encuentra en el fondo y es lo más sabroso y lo sirve en el ritual acostumbrado. El *sawe* debe tener un sabor fuerte (12°—13°), dulce con un dejo de Amargo - áspero. Es en este momento que el marido hace sonar la lengua por el gusto, después de tomar.

La parte superior, más densa, se mezcla con agua en la niédida exacta, se pasa con la tsatsa, para filtrarla y se sirve. Es menos fuerte (60\_80) y tiene sabores menos intensos que la *sawe*. Si falta la *tsatsa la mujer m*ezcla bien con la mano, para extraer los residuos duros.



Que la chicha se sirva más aspera o más aguada depende de los gustos. Por la mañana suele tomarse el sawe; durante el trabajo se toma normal; después de trabajar y sudar se toma aguada.

Generalmente la mujer sirve la chicha dos veces antes de pasar a otra persona. El que recibe el pinink, después de tomar debe devolverlo a la misma mujer que se lo ha dado, pronunciando ciertas frases convencionales. No es correcto tomar de golpe todo un pilche o un pinink.

Le toca siempre al marido ordenar a la esposa que sirva. Las solteras muy difícilmente sirven la chicha a extraños. La mujer sirve la chicha en presencia del marido, después se vuelve hacia él, para evitar celos. El que recibe la chicha, debe poner cuidado para evitar ser muy efusivo con la mujer que le sirve, no tocar su mano al coger el *pinink*.

A veces por respeto, o por cariño, o por juego, con el consentimiento del marido, las mujeres son capaces de servir chicha ¡por galones! Rechazar la chicha es grave. Es señal de desprecio o desconfianza. Es por esto que generalmente el marido la toma primero; la mujer se chupa los dedos tanto para limpiarlos, como para quitar cualquier duda.

Cuando una mujer, teniendo chicha no la ofrece, es porque está sumamente enojada con el huésped o con el marido.

Es difícil explicar 10 que significa la chicha: es cariño, es comida, bebida, es hospitalidad, es fuerza... Se elabora todos los días, para que sea fresca. Cuando hace frío suelen calentarla.



#### NIJIAMANCH' PUNU

El *punu* es una calabaza vacía, con el cuello torcido y un agujero en la parte superior.

Para tomar la chicha de *punu*, por la noche la mujer coge la masa de la olla, la vuelve aguada y la introduce en el *punu*, sin fermento, desde que el *punu* viejo conserva siempre algo de fermento en las paredes. Por la mañana la chicha ya está lista, no excesivamente fuerte, chispeante y con un sabor especial, típico del *punu*. La sirve vaciando directamente el *punu* en el *pinink*. Se acostumbra cargarla en los viajes.

#### NIJIAMANCH' MAYA

Maya es una especie de zanahoria que, después de coemarla, se añade, aplastándola durante el trabajo de la masticación y se mezcla bien. La maya no se cultiva en grandes cantidades, así no se suele poner mucha. Lo demás sigue como arriba. La única particularidad es que el color es amarillento, el sabor dulzón, la composición harinosa. Los grados son los mismos.

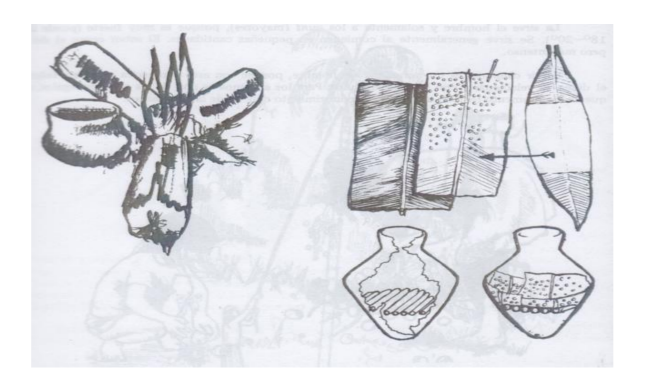
## NIJIAMANCH' ACHU

El acho es un fruto de las tierras bajas, que crece en los ciénegos. La planta es una palmera con hojas enormes. Da fruto normalmente cada dos años.

Cuando está maduro el fruto se vuelve de color rojo—oscuro; se escoge un árbol de una especie buena, se tumba y se separa el racimo. Cuando madura del todo se vuelve suave. Generalmente suelen llevar a la casa sólo unos frutos; cuando éstos maduran, regresan, para llevárselos todos.

Para cocinarlos, calientan el agua, quitan la olla de la candela, la ponen a un lado e introduceii el acho. El fruto cocinado se lo mezcla entero con la chicha aguada, después con las manos se busca separar la cáscara escamosa de la pulpa. Las pepas se sacan de la olla y lo demás se mezcla bien. Se deja algún tiempo, para que la pulpa del acho fermente y después se pasa por la *tsatsa*, para retener y botar las escamas. El color es muy amarillo, los grados un poco más altos. Es sabrosísima, con el típico sabor del acho: embriaga fácilmente.





## NIJIAMANCH' KAMANCHAI

El *kamanchai* es una palmera alta, de las regiones calientes. Da un fruto en racimos pequeños, de color oscuro. La pepa parece labrada. Para cosecharlo se tumba el árbol, se lava bien y se procede como con el acho. Se deja descansar un par de horas y se sirve. Sabe a *kamancház*, el color es "café con leche", dulzón, los grados son los mismos.

#### NIJIAMANCH' CHAPURAS

Se prepara en ciertas ocasiones especiales y requiere mucha colaboración de los hombres. Son e4os los que la mascan y dicen que es más sabrosa. En efecto, como el hombre la hace para sí y muy raramente, la masca muy bien. Una vez mascada como de costumbre, la deja descansar.

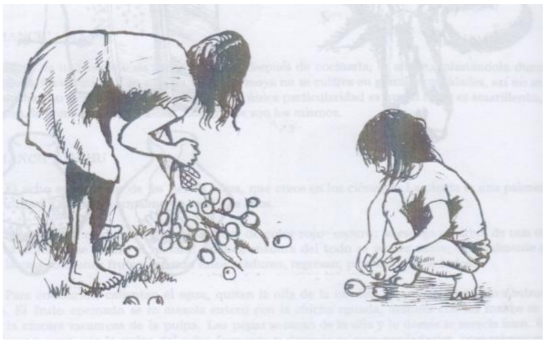
En la mitad de la *muits*, donde esta es más ancha, se hace como una parrilla con palitos cruzados después se cogen hojas de plátano o de *purnpu*, se agujerean con espinas de chonta y se colocan sobre la 'parrilla" y en las paredes de la *muits*.

En la olla se afiacie el fermento y se coloca Ya masa, sobre las hojas algo más aguada que de costumbre. Durante la fermentación; la parte más líquida filtra a través de los agujeros y cae al fondo.

Lo que no pasa queda sobre las hojas y se mezcla con otra chicha. Se sirve solamente la parte inferior.

La sirve el hombre y solamente a los *uunt* (mayores), porque es muy fuerte (puede llegar a 180\_200). Se sirve generalmente al comienzo en pequeñas cantidades. El sabor como el del *sawe*, pero más intenso.

Servir *chapuras* es un honor para el hombre, porque con esto demuestra su buena voluntad y el deseo de relacionarse con los más ancianos. Para los ancianos es uno de los mejores regalos, siendo que en ese momento reciben un especial reconocimiento delante de la comunidad.

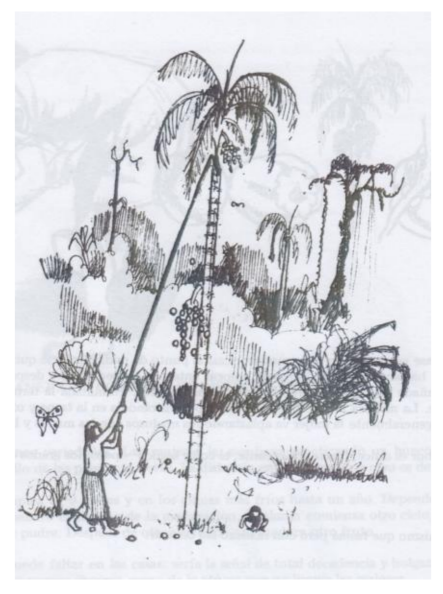


Uwi

La *uwi* (chonta) es una palmera alta muy nombrada en la mitología. Es la personificación de la abundancia y de la fecundidad del cosmos. Madura una vez al año. Existen varios tipos, con y sin espinas, de un color amarillo y dimensiones grandes o de color rojo vivo. Los frutos forman racimos. Estos se desprenden con un gancho amarrado a un palo muy largo. A veces, para alcanzar, hay que subirse a algún árbol cercano o levantar un andamio. Una vez recogidos los frutos se lavan cuidadosamente. Después se hierven con mucha agua y con bastante candela, para que ño queden duros y no lastimen la boca al mascarlos.

Uno se da cuenta que están cocinados porque emanan un perfume intenso. Los frutos se pelan y se mascan bien dejando a un lado la pepa. La pulpa es consistente y dura de mascar. Una vez que se ha vuelto una colada, se saca de la boca y se pone en la *muits*. Como es necesaria mucha saliva, de vez en cuando mascan la pepa, para activar la insalivación. La pepa se parece mucho al coco. Una vez terminada la mastiación, que realizan las mujeres, se deja que la masa repose un par de horas.

Al caer de la tarde se mezcla con agua. En las zonas frescas es preferible que esta sea tibia. Hay que mezclar bastante, hasta llegar a un punto especial. Los que entienden dicen que este punto se alcanza cuando remojando el dedo en la chicha y levantándolo, se forma un hilamento, ni muy denso ni aguado.



Al final se añade un poco de fermento, en general *sawe*, la cantidad depende del tiempo que se quiere esperar para beber.

Durante la fermentación, que es rapidísima, la parte espesa sube a flote y la líquida baja al fondo.

Para servirla, hay que quitar la parte espesa. Es muy sabrosa y se come. La parte líquida se sirve con un pilche. El color es naranja, el sabor es de chonta, los grados sobre los  $5^{\circ}$  -  $6^{\circ}$ . Es muy nutritiva

Hay que beberla pronto, porque se vuelve ácida enseguida.

No Se puede beber en grandes cantidades como la chicha de yuca porque es más difícil de digerir. También los perros son golosos de los desperdicios de *uwi*.



#### **TSAMA**

La base es el plátano muy maduro, casi al punto de podrirse. Se le quita la cáscara y se pone en una olla con bastante agua. Se lo puede colocar entero o en pedacitos y después se hace hervir un momento y se añade un poco de fermento de chicha de yuca. Terminada la fermentación que es muy rápida, se sirve. La manera más refinada de hacerlo es filtrándola en la *tsapa* y ofreciendo sólo la parte líquida. Pero generalmente la mujer va aplastando los maduros con las manos y los mezcla con el líquido.

El sabor es dulce, fuerte, chispeante, el color blanco—opaco, los grados entre 7° y 8°.

#### WARANTS

Lo mismo que *tsamá* pero con maduro sin cocinar.

#### **SANKU**

Sanku es la pelma. Hay una variedad con la cáscara blanca y otra con la cascara negra. se cosecha cavando profundamente, para no romper los frutos. Estos se lavan bien, se pelan, se ponen en la olla con poca agua y se cocinan a fuego mediano.

Una vez cocinados, se deshacen con el *taink* y se mascan las partes más duras. La pelma es harinosa y ligeramente dulce.

Después de haber batido y mascado la masa, se la deja descansar. Por la noche se la pone en la *fl2uits* con algo de fermento y aguándola un tanto: por la mañana está lista (90.~10O) espesa, de color blanco, harinosa.

Se la suele preparar con ocasión de la fiesta de la culebra y en pocas otras ocasiones cuando hay abundancia de pelma.

Se digiere con cierta dificultad y embriaga fácilmente.



YUCA (mama)

Existen muchísimas variedades. Las mujeres la siembran practicando un hueco y poniendo él 3 - 4 trocitos del tallo de las plantas mejores. La distancia entre un hueco y otro es de 2-3 metros.

Para madurar emplea 8 - 9 meses y en los climas más fríos hasta un año. Depende también de las variedades. Una vez pasado el tiempo de la maduración, la planta comienza otro ciclo, el tubérculo bate duro y después se pudre. Después de otro período igual madura otro fruto.

La yuca nunca puede faltar en las casas: sería la señal de total decadencia y holgazanería, tanto marido que no prepara nuevas chacras, como de la esposa que no limpia las malezas.

Se la cocina en la *ichinkian*, hirviéndola en agua o al vapor.

En este último caso se cruzan unos palitos de yuca a poca distancia del fondo de la olla, se pone agua hasta ese punto, se pela la yuca, se la quita el "alma" fibrosa y con ella se llena la olla.

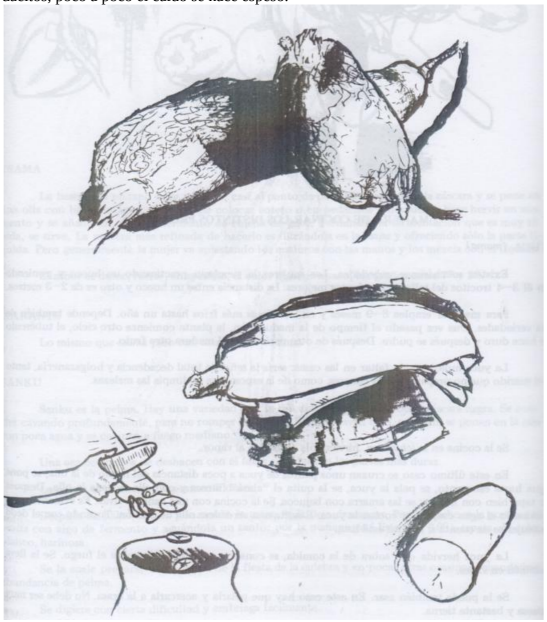
Después se tapa bien con hojas y se las amarra con bejucos. Se la cocina con una candela vivaz. Es evidente, que, hirviendo el agua evapora y cocina la yuca. Resulta una verdadera olla de presión. Tocando con el dedo mujer se da cuenta si la yuca está lista.

La yuca hervida que sobra de la comida, se conserva en el *chankin* sobre el fuego. Se la lleva también en viajes.

Se la puede también asar. En este caso hay que pelarla y acercarla a la brasa. No debe ser muy gruesa y bastante tierna.

Cuando toma un lindo color dorado nuevamente se procede como para pelarla, se acerca un poco más a la brasa y se vuelve suave. Para ser comida.

Se hace también una especie de sopa (tumpi): al hervir la carne, se añade al caldo yuca en pedacitos, poco a poco el caldo se hace espeso.





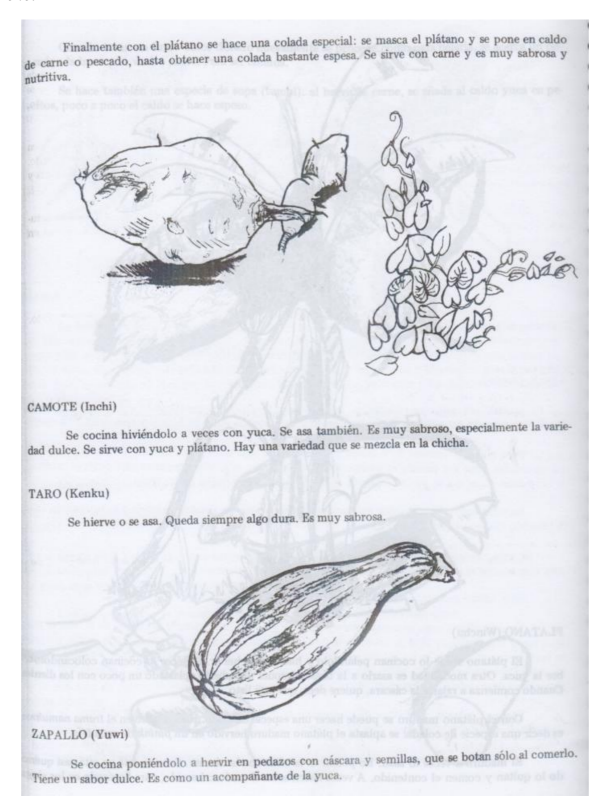
PLÁTANO (Winchu)

El plátano verde lo cocinan pelándolo y haciéndolo hervir. A veces lo cocinan colocándolo sobre la yuca. Otra modalidad es asarlo a la brasa, después de haberlo aplastado un poco con los dientes. Cuando comienza a rajarse la cáscara, quiere decir que está listo.

Con el plátano maduro se puede hacer una especie de caldo. Hacen también el *trama mamukma*, es decir una especie de co1ada se aplasta el plátano maduro hervido en un *pinink* de agua fría

El maduro a veces lo asan. Lo ponen en la brasa con la cáscara. Cuando éste ya está casi quefl2a do lo quitan y comen el contenido. A veces hacen secar el maduro hervido, para llevárselo en los viajes.

Finalmente con el platano se hace una colada especial: se masca el paltano y se pone en caldo de carne o pescado, hasta obtener una colada bastante espesa. Se sirve con carne y es muy sabrosa y nutritiva.



## AJI (Jimia)

Para el uso se hierve, después se le quita la cáscara, se mezcla con sal y se aplasta con una tusa se maíz, hasta que se vuelve una masa que se envuelve en hojas y se conserva sobre la candela para que se seque y dure mucho. Al momento de comer, la mujer coloca un poquito de este preparado en el plato, o en un *pinink*, con un poco de agua.

Se usa también crudo, mezclado en un *pinink* con sal y agua. Raramente se asa, porque dicen que, al asarlo, muere la planta. Se asa cuando se trata de ají ajeno y se mezcla con sal y agua o caldo. Haciéndolo secar se conserva a veces en recipientes de guadúa (se coge un pedazo con los dos nudos y se practica un hueco en un extremo, tapándolo después con una tusa).

En la mitología el ají significa fuerza. Por esto y por el sabor, es raro que falte. Cuando esto sucede, el huésped puede pedirlo al dueño con toda libertad. La carne y las varias comidas se mojan en el ají. A veces es fortísimo y quema la lengua y los labios.

## FREJOL (Miik)

Se cocinan hirviéndolos, y a veces los pelan. Los sirven con el agüita en que se han cocinado. Los cocinan también con la vaina, si son verdes.

## MANI (Nusse)

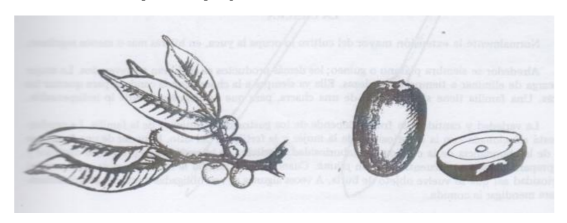
Lo comen crudo, lo asan con la cáscara, como golosina, lo hierven con la cáscara o pelado. A veces lo mascan, lo mezclan con otras comidas y hacen ayampacos. Es una comida muy apetecida.

## ZANAHORIA (Maya)

Se hierve o se hace sopa (tumpi), pero lo más común es ponerla en la chicha.

#### **PINLA**

Es un arbusto en forma de pequeño plátano. Carga un tubérculo que crece muy profundo. Se hierve o se asa. Es bastante apetecido, porque no es seco.



#### **CHIIK**

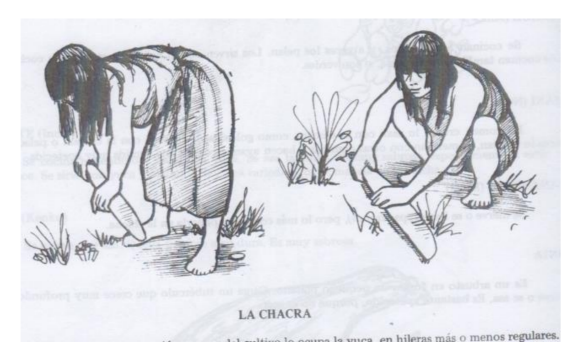
Tubérculo poco usado, con vgarios tabus que se le realacionan. Se hierve.

#### WANCHUP

Igual a la papa china. Los frutos son redondos. Los siembran donde han quemado. Se hierve

#### MAIZ (Shaa)

Les gusta mucho en choclos, hervidos o asados. Cuando es maduro lo asan y lo sirven con toda la mazorca.



Normalmente la extensión mayor del cultivo lo ocupa la yuca, en hileras más o menos regulares.

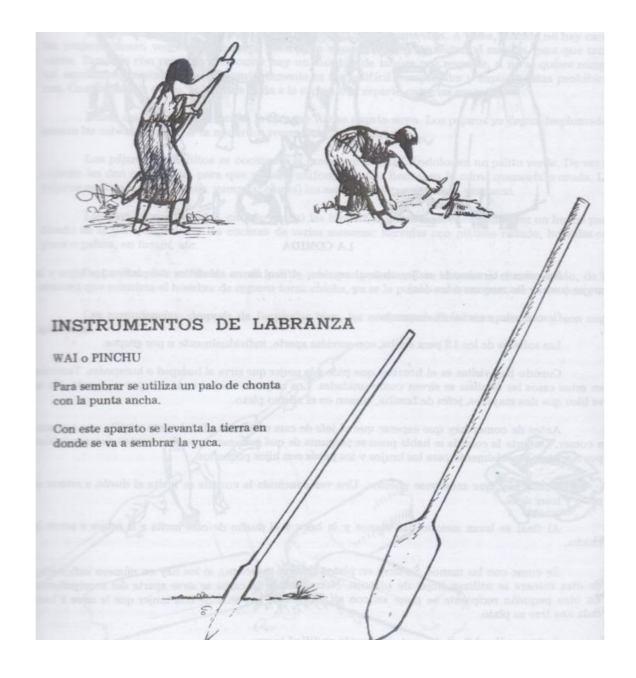
Alrededor se siembra plátano o guineo; los demás productos se siembran entreverados. La mujer se encarga de eliminar a tiempo las malezas. Ella va siempre a la chacra con la candela, para quemar las basuras. Una familia tiene siempre más de una chacra, para que no llegue a faltarle lo indispensable.

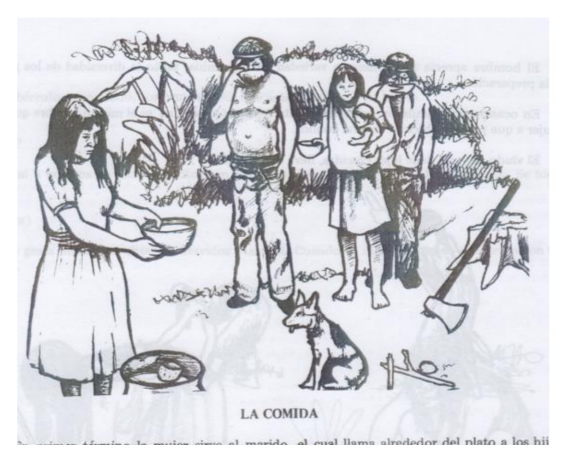
La variedad y cantidad de frutos depende dé los gustos de la mujer, y de la familia. La producción está relacionada con la laboriosidad de la mujer y la fertilidad del sitio. El poder de una familia se mide de la abundancia de la comida. La laboriosidad se adivina de la cantidad de productos distintos y bien preparados que se encuentran en un *pinink*. Çuarido a una familia le falta la comida, esto es señal de ociosidad así que se vuelve objeto de burla. A veces algunas se ven obligadas a grandes desplazamientos para mendigar la comida.

El hombre aprecia muchísimo la variedad de la comida, tanto la diversidad de los productos como la preparación.

En ocasiones particulares, como una fiesta o visitas esperadas, es el mismo hombre quien invita a la mujer a que prepare chicha y mucha comida.

El viudo, que no tiene hijas crecidas, lleva una vida dura.





En primer término la mujer sirve al marido, el cual llama alrededor del plato a los hijos y la mujer (una de las mujeres o las dos).

Comer solo, es señal de desprecio.

Las solteras de los 13 para arriba, son servidas aparte, individualmente o por grupos.

Cuando hay visitas es el hombre que pide a la mujer que sirva al huésped o huéspedes. También en estos casos las familias se sirven como unidades. Los mayores comen cada uno por su cuenta. No se ve bien que dos mayores, jefes de familia, coman en el mismo plato.

Antes de comer hay que esperar que el jefe de casa comience oficialmente e invite uno por uno a comer. Durante la comida se habla poco se pregunta de qué es la carne, porque existen siempre tabúes por respetar, especialmente para los brujos y los papás con hijos pequeños.

Nunca hay que mostrarse golosos. Una vez concluida la comida se invita al dueño a retirar el plato y traer agua.

Al final se lavan siempre las manos y la boca y el dueño de casa invita a la mujer a servir la chicha. Se come con las manos. Se sirve en platos (*pinink* o *tachau*), si los hay en número suficiente, de otra manera se utilizan hojas de plátano. Normalmente la carne se sirve aparte del acompañante. En otro pequeño recipiente se pone sal con ají. Si en casa hay más de una mujer que le sirve a uno, cada una trae su plato.

Se toma sólo al final. Durante la comida es difícil tomar.

#### CARNES

El pueblo Shuar de acuerdo a su ambiente, ha resuelto el problema de la sobrevivencia con la cacería. Esta tiene raíces hondísimas en los mitos.

La habilidad de su hombre se mide siempre de la cantidad de carne que trae a la casa, a la suegra, a los cuñados.

En el *chankin* sobre el fuego, nunca debería faltar la carne seca. A veces, cuando no hay carne, las mujeres tienen vergüenza de servir solamente acompañante y molestan al marido, para que traiga carne. También con respecto a la carne hay un montón de tabúes por respetar, si no se quiere romper un equilibrio preestablecido. Lamentablemente es muy difícil comprender y explicar estas prohibiciones. Cuando trae la carne, el hombre la da a la esposa o la reparte entre las esposas.

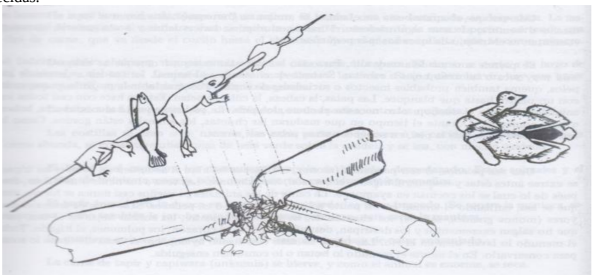
Desde que la mujer la recibe, la carne se vuelve asunto suyo. Los pájaros ya llegan desplumados, menos las cabezas (para que la mujer los reconozca).

Los pájaros pequeñitos se cocinan a la brasa con sal, enfilándolos en un palito verde. De vez en cuando les dan una vuelta, para que se asen uniformemente. Rechazan la carne quemada o cruda. Los pájaros medianos (como *push*, *yampits*, *chuwi*) los asan, los hierven o hacen yampaco.

Las pavas (como *rnashu, chiwia, aunts*) las limpian sacando las menudencias por un hueco practicado en la parte superior y las cocinan de varias maneras: hervidas con plátano rallado, hervidas con yuca o pelma, en *tumpi*, etc.

Se pueden asar enfiladas en un palito, pero por pedazos. Este sistema es el más rápido, de tal manera que mientras el hombre de regreso toma chicha, ya se le puede servir un poco de carne con yuca

Las menudencias, después de limpiarlas bien, las cocinan asadas o en ayampaco y son muy apetecidas.



De las pavas, los niños comen siempre la cabeza, el cuello y las patas. A veces se las reparten crudas y entonces cada uno se preocupa de cocinarlas a su gusto.

También la mujer cocina para sí lo que más le apetece y cocina para el marido lo que él prefiere (cada mujer ya lo sabe).

A los enfermos o convalecientes ofrecen casi siempre piezas de mucha carne. A los brujos, después del *natem*, sirven la pechuga hervida.

Al marido le hacen probar el ayampaco de las menudencias.

Con las plumas de algunos pájaros hacen aventadores. Las mujeres en cinta muchas veces son golosas de las menudencias.

Los huesos los limpian muy bien y a veces los rompen con los dientes, para chupar la parte interna. Lo que queda, lo dejan en el plato en que sirven la yuca: la mujer verá si tirarlo o darlo a los perros, según los tabúes.

Con los huesos de algunos pájaros se fabrican adornos. Cuando la carne es mucha, se hace secar sobre la candela. Esto lo hacen en el mismo ranchito del monte, cuando salen varios días de cacería.

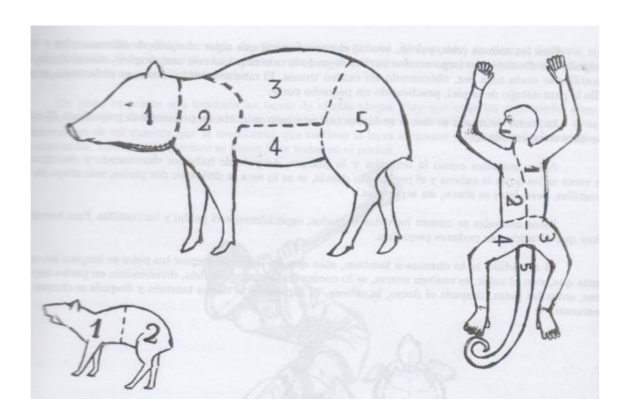
Para secar las pavas les tuercen la cabeza debajo de un ala y les enfilan las patas en el agujero del que han sacado las tripas. Así son más fáciles de transportar.

Otros animalitos medianos (guatusa, lemucha, ardilla, monitos) el cazador los trae enteros y frescos, si regresa el mismo día y los entrega como hace con las aves. Cuando mata un sajino, si se encuentra lejos, bota las menudencias y conserva sólo el hígado y el corazón. Si se trata de un tapir, corre a la casa e invita a los familiares, para que le ayuden a traer la carne. Si la gente es suficiente se trae todo, de otra manera se trae sólo lo que se desea y se bota la cabeza, las tripas, las patas.

Una vez que el animal está en el *ekent* se arma una gran confusión: hay que ver si el animal es macho o hembra, si t]ene algún defecto. Mirarlo, estudiarlo, darle vueltas y hasta gastarle bromas y comentar, es el trabajo de los niños más pequeños.

Se prende una candela muy alta. Para esto la mujer tiene siempre guardada cierta cantidad de leña muy seca o también hojas o ramitas. Se trata de chamuscar al animal. La candela, además de los pelos, quema también probables insectos o suciedades de la piel. Mientras tamo la mujer lo va raspando con un palito, hasta que blanquee. Las patas, la cabeza, la cola, se pelan. Esto se hace con casi todos los animales. Cuando el dueño u otro necesita el cuero, los pela. La piel sirve para hacer tambores, bolsos o para comerciar. Durante el tiempo en que maduran las chontas, los ~animales están gordos. Como la manteca está debajo de la piel, en esa época no se pelan casi nunca.

Una vez pelados, si son pequeños (monos, ardillas) se les abre el abdomen sin romper las tripas, se extrae antes éstas y después el hígado, el corazón, los pulmones. Les toca a los niños irlos a lavar, después de lo cual se los cocinan en ayampaco. La carne de los animales pequeños casi nunca se hierve, sino que se asa, enfilando el animal en un palito a lo largo, entero o en pedazos. Si se trata de animales mayores (monos grandes. Sajinos) los chamuscan, les inciden el vientre, les enfilan hojas en el ano, para que no salgan excrementos y los destripan, después les quitan el corazón, los pulmones, el hígado. Todo el menudo lo lavan bien en el río. Las tripas las asan o se hacen ayampaco. A veces el hígado lo secan para conservarlo. En el monte el menudo lo botan o lo consumen enseguida.



Las tripas de *yunkints* son amargas, porque el animal come pepas amargas. Por este motivo no mezclan con otras y, mucho menos las hierven.

Para hacer yampaco de hígado, corazón y pulmones hay que despedazarlos.

He aquí la manera de "preparar" un sajino. El animal, una vez destripado, se despedaza. La manera de descuartizar el animal es casi siempre la misma. Primeramente se saca el pecho, cortando una tira de carne, que va desde el cuello hasta el abdomen. Es una pieza exquisita, que se come primero.

Después se separan las patas traseras, las delanteras, la cabeza. El dorso se corta a lo largo de columna, a un ladito. Después se divide en pedazos a lo ancho. Si se quiere hervir, hay que hacer rozos pequeños, siguiendo siempre el mismo esquema.

La cabeza la hierven siempre, dividiéndola en dos partes, entre las quijadas.

Las costillas se asan o se hierven, las otras partes se hierven o se cocinan en sopa. Cuando la carne abunda, se construye una repisa de leña verde sobre la candela y se asa, con mucho cuidado.

El tapir y el capiwara los chamuscan después de haberlos despedazado. Estos animales y el oso, se tratan de la misma manera, solo que los cortan en pedazos más pequeños.

El tapir (pamá) en la época en que está muy gordo, es muy buscado. Se separa la manteca, sabrosísima, como también la joroba que tiene sobre el pescuezo. para sacar la manteca.

La manteca a veces la conservan: queda siempre líquicki y de color anaranjado.

La carne de tapir y capiwara (unkumia) se hierve, y como el animal es enorme, se seca

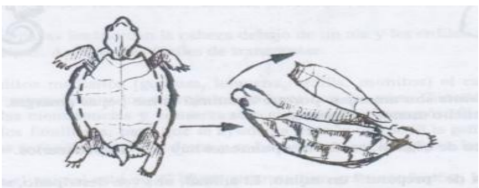
Para los monos (chu, yakún, washi) el proceso es el que sigue: después de chamuscarlos y destriparlos se dividen a lo largo en dos partes, dejando la cabeza pegada de una, después, más abajo de las costillas se corta otra vez, obteniendo así cuatro trozos. El rabo se corta. A veces, en cada trozo, se en fila la pata debajo de la piel, practicando un pequeño corte.

La carne de mono se asa, o se hierve (en este caso se corta en pedazos más pequeños). El rabo se hace secar enrollado.

A los animales como la lemucha y la guatusa, después de haberlos chamuscado y destripado, a veces se les quita la cabeza y el pecho y lo demás, se lo seca se divide en dos partes, más abajo de las costillas, pero éstas se abren, sin separarlas.

Estos animales se comen hervidos o asados, especialmente el pecho y las costillas. Para hervirlos hay que dividirlos en pedazos pequeños.

El armadillo se lo chamusca también, sólo que en lugar de limpiar los pelos se limpian las escamas que, con el calor, se vuelven suaves, se lo cocina casi siempre hervido, dividiéndolo en partes regulares, antes las patas, después el dorso, la cabeza. El caparazón se hierve también y después se chupan las escamas.



También las tortugas *kenkuim* y *charap* son comestibles. Una vez matadas, se les da la vuelta y con el machete se separa la parte superior de la inferior del caparazón. Una vez abiertos se sacan las tripas, que son muy abundantes, y después se busca despegar las partes carnosas. Finalmente se pone el caparazón en la candela, de manera que se cocinen las partes que no se han podido despegar y se derrite la manteca. Se suelen servir enteras, para que se despegue la carne al momento de comer. Las demás partes se cocinan hirviéndolas o en ayampaco. A veces se chamuscan las patas para quitar las escamas.

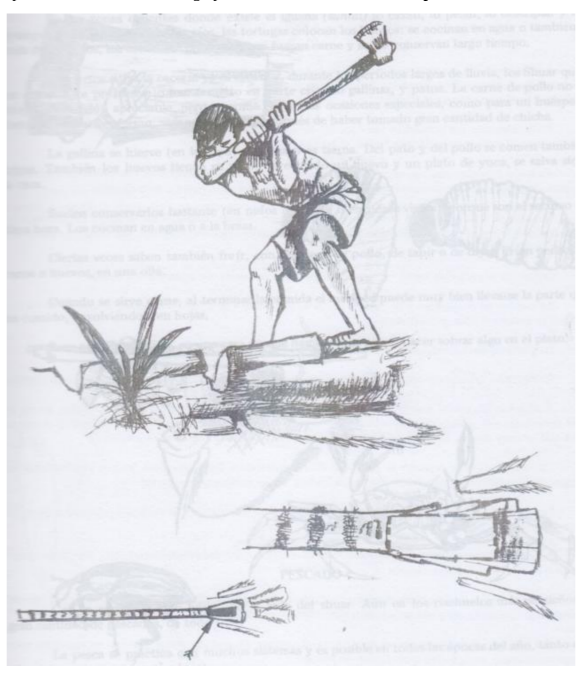
En ciertas ocasiones, cuando el cazador regresó con hambre y con prisa, después de chamuscar el animal, se corta alguna parte (patas, brazos, rabo) y se cocina, dejando la limpieza para más luego.

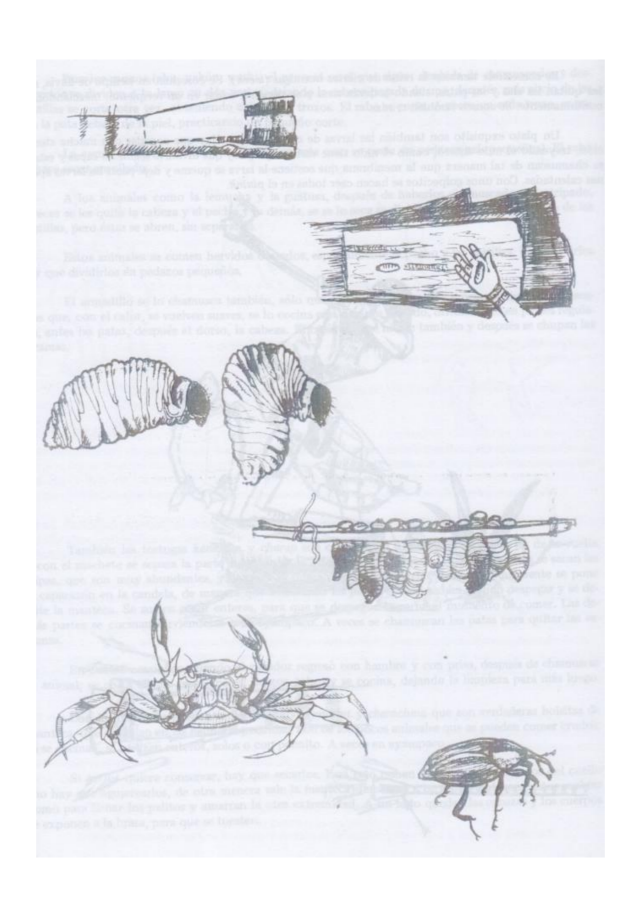
Con las carnes se pueden incluir las larvas *mukint* y *charachma* que son verdaderas bolsitas de manteca, que se hallan en las palmeras podridas. Son de los pocos animales que se pueden comer crudos. Si se cocinan, se utilizan enteros, solos o con palmito. A veces en ayampaco.

Si se los quiere conservar, hay que secarlos. Para esto ponen dos palitos a los lados del cuello (no hay que agujerearlos, de otra manera sale la manteca), amarran a un lado y colocan tantos *mukint* como para llenar los palitos y amarran la otra extremidad. A un lado quedan las cabezas y los cuerpos se exponen a la brasa, para que se tuesten.

Es comestible también la reina de ciertas hormigas (week). Se cosechan en tiempo de lluvia, se les quitan las alas y las patas, siendo todavía vivas y se ponen a tostar en un recipiente, mezclándolas continuamente. Se comen también crudas.

Un plato exquisito son también las larvas de ciertas abejas. Hay que cogerlas con mucha atención, trayendo el nido entero; como el nido tiene varias capas, hay que dividirlo según las capas y estas se chamuscan de tal manera que la membrana que sostiene la larva se queme y deje pasar las larvas apenas calentadas. Con unos golpecitos se hacen caer todas en el *pinink* 





En tiempo de lluvia se pueden recoger muchas ranas, muy sabrosas. A veces las destripan, a veces no. Las cocinan en la sopa, las asan o hacen ayampaco. Cuando son muchas, las hacen secar cerca de la brasa. Algunas variedades son enormes.

Pasado el tiempo de las ranas, los huevos dan origen a los renacuajos (*wanpuchi*). Estos los recogen con un canastito (suku) y los cocinan en ayampaco.

En las zonas calientes donde existe el iguana (*súntai*) lo cazan, lo pelan, lo destripan y hacen ayampaco. En las playas de los ríos, las tortugas colocan los huevos: se cocinan en agua o también, después de hervirlos, los secan a la brasa, como si fueran carne y así se conservan largo tiempo.

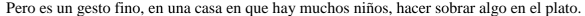
En ciertos sitios la cacería ya es escasa y, durante los períodos largos de lluvia, los Shuar quedan sin carne. Este problema lo han resuelto en parte criando gallinas, y patos. La carne de pollo no cons1a~e un renglón apreciable, pero se come en ciertas ocasiones especiales, como para un huésped imprevisto, para un enfermo, una parturienta o después de haber tomado gran cantidad de chicha.

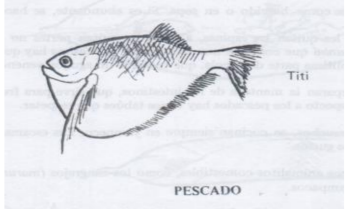
La gallina se hierve (en la sopa) o se asa si es tierna. Del pato y del pollo se comen también las tripas También los huevos tienen su peso. Ofreciendo un huevo y un plato de yuca, se salva siquiera la cara.

Suelen conservarlos bastante (en nidos de bugla o en poros viejos), porque son el recurso de última hora. Los cocinan en agua o a la brasa.

Ciertas veces saben también freír, con manteca de polio, de tapir o de *tayu*. Fríen pedacitos de carne o huevos, en una olla.

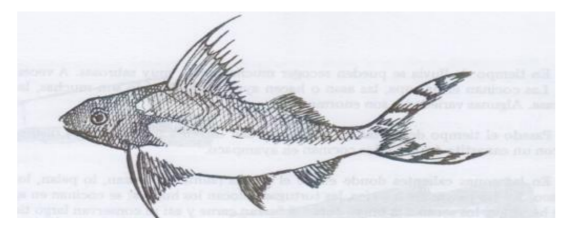
Cuando se sirve carne, al terminar la comida el huésped puede muy bien llevarse la parte que no ha comido, envolviéndola en hojas.





Con la carne, es algo básico en la vida del Shuar. Aun en los riachuelos más pequeños viven la gran cantidad de pescados, de todo tipo.

La pesca se practica con muchos sistemas y es posible en todas las épocas del año, tanto con los ríos altos, como con los ríos bajos



A diferencia de las carnes, son muy pocos los pescados que no se comen (tsunkirum, y algunas variedades de kashap). Los pescados pequeños y medianos se limpian en el lugar mismo, dejándoles adentro los huevos y a veces el hígado.

Generalmente los pequeños los cocinan en ayampaco y los más grandes en sopa o en *ajirma*, o sea se cocinan al vapor, envueltos en hojas, mientras se cocina la yuca.

Cuando hay abundancia, se conservan: los pequeños en los ayampacos, los medianos secándolos a la brasa. Los unos y los otros los vuelven a calentar, cada día, para que no se malogren.

Cuando se traen a la casa pescados grandes, como *akiamp, tunká, jarai,* la mujer los limpia y los abre cortando el pecho, desde el cuello hasta el ano. Esta es la parte preferida, se cocina en ayampaco, despedazándola.

Quitando el pecho se sacan las tripas, que a veces se comen en ayampaco o asadas.

La cabeza se despedaza y se hierve. Lo demás se corta a lo largo y después a lo ancho, de tal manera que se obtienen trozos sin huesos.

La parte de la columna y de las espinas se comen enseguida.

El pescado grande se come hervido o en sopa. Si es abundante, se hace secar en la parrilla.

A algunos pescados les quitan las espinas, a otros les quitan partes no comestibles, como las aletas delanteras del *yusa—-tunká* que contiene una leche ácida. Al *kashpa* hay que quitarle el cuero superior que es muy duro y la última parte de la cola, que contiene un aguijón venenoso.

Del *wichi —tunka*, separan la manteca de los intestinos, que sirve para freír o condimentar los ayarnpacos. También con respecto a los pescados hay varios tabúes que respetar.

Los huevos, si son muchos, se cocinan siempre en yampaco. Las escamas externas a veces las raspan y a veces no, según los gustos.

En el agua viven otros animalitos comestibles, como los cangrejos *(marunch'. urik'):* se asan a la brasa o se añaden a los ayampacos.

En algunas partes comen también el lagarto (yantancr— entsa). Antes se chamusca el animal, quitándole las escamas, después se limpia y despedaza y se cocina como un pez grande.

Del pescado *jarai* se recaba el cuero para el tambor. Cuando se come pescado no conviene echar las espinas al suelo, para evitar que alguien se pinche.

## LA SAL

Hasta hace algún tiempo la sal se obtenía únicamente de algunos manantiales. Uno de los importantes es el de Tsuirim. Alrededor de este producto, se han formado clanes de poder (las vía la sal, unas "mafias" que controlaban las vías, chantajes, comercios y hasta *matrimonios*). Piensan la sal tenga virtudes sexuales.

Para obtener la sal de las fuentes, es necesario llenar unas ollas de agua salada y hacer fuego largo tiempo. A medida que el agua baja, se añade más, hasta obtener una masa dura, al fondo d olla. Esta hay que romperla, para extraer el contenido.

Para conservar la sal se envuelve en hojas y se coloca en una repisa sobre la candela. Se s en pedacitos en un poco de agua y ají, o mezclada en seco con ají. A veces la mujer la deja un rato la sopa o coloca unos pedazos, sobre los cuales pasan la comida. Los niños son golosos de la sal y la lamen ávidamente.

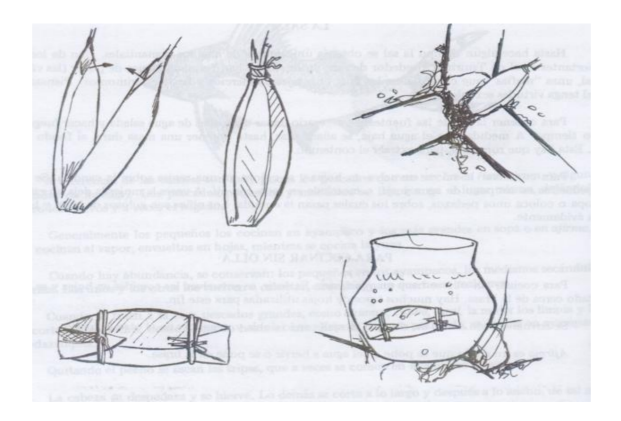
#### PARA COCINAR SIN OLLA

Para cocinar sin olla se hace un *ayampaco*. Es decir, se envuelven las comidas en hojas y se p el atado cerca de la brasa. Hay muchos tipos de hojas utilizadas para este fin.

Se envuelve todo como un chorizo, después se lo dobla y se amarra en el otro extremo.

Ajirma es un atado que se pone en el agua a hervir o se pone en la brasa.





Para asar la carne u otras comidas se suele también colocar unos pedacitos en un palito verde y exponerlos a la candela.

Para transportar la chicha en los viajes largos se prepara la masa muy espesa, sin añadir agua durante la masticación.

Después se preparan como conos de hojas de *pumpu*, dentro de los cuales se pone la masa. Después se cierra bien los dos lados y se amarra.

Se lleva también en *chankin*, forrando las paredes con hojas y tapando con las mismas.

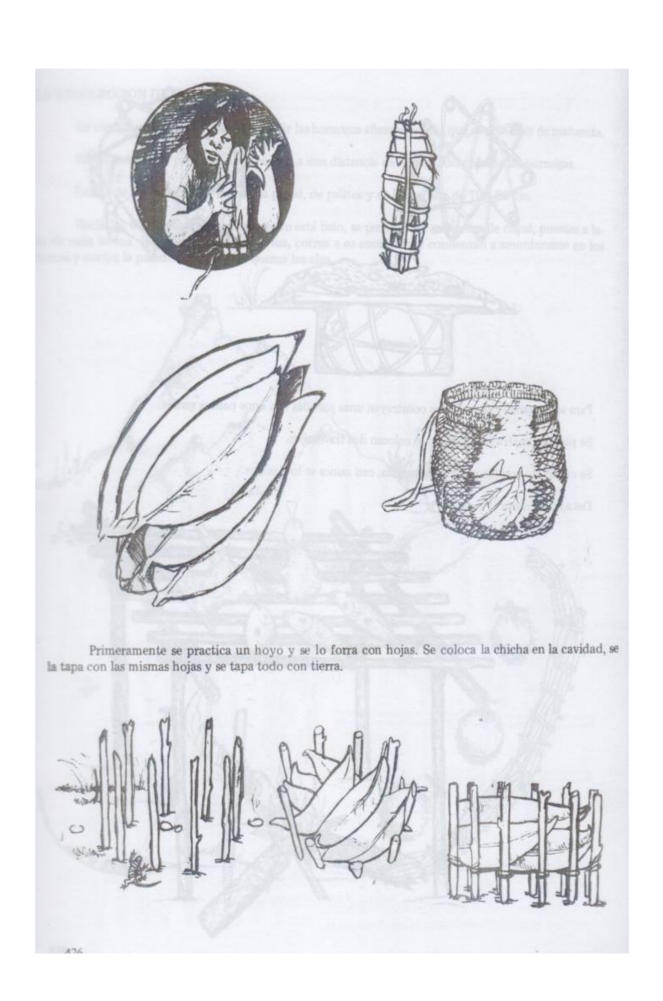
Cuando se va al monte de cacería o de trabajo, para no ocupar muchos recipientes se conserva la chicha con un sistema especial, por medio de hojas y palitos.

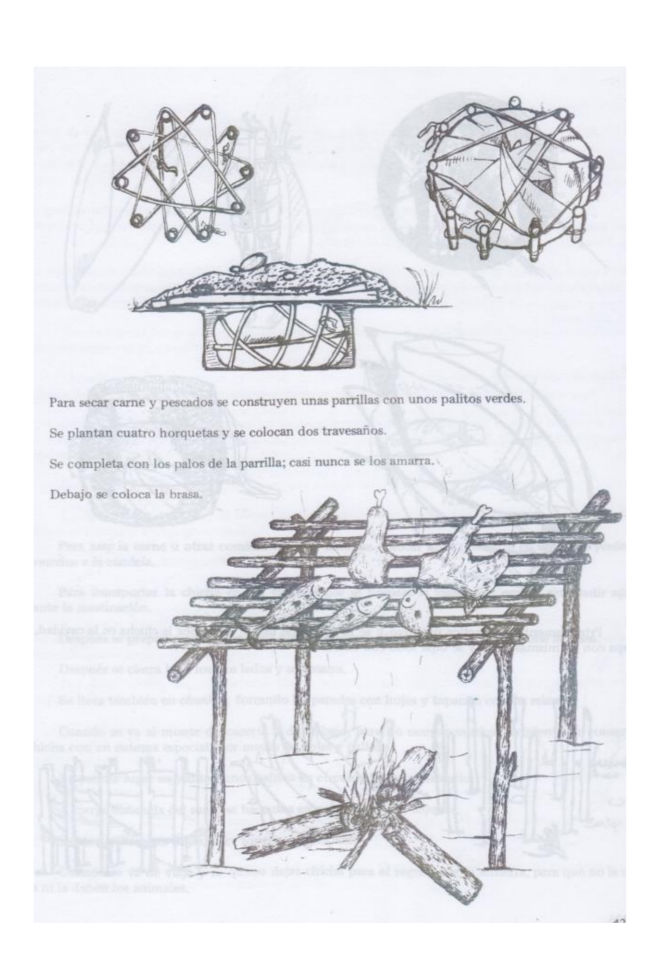
En primer lugar se plantan unos palitos en círculo, del largo deseado.

A cierta distancia del suelo se hace una especie de red con bejucos.

Dentro se colocan hojas, para formar un recipiente.

Cuando se va de viaje y se quiere dejar chicha para el regreso, se la entierra, para que no la coman ni la dañen los animales.





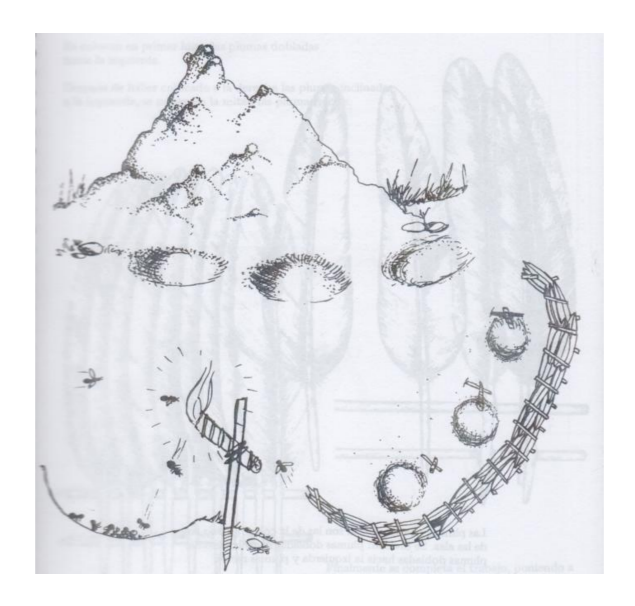
## LA REGOLECCION DE HORMIGAS

En ciertos períodos del año suelen salir las hormigas añango (week), que se cosechan de mañanita.

El día anterior se preparan unos huecos a una distancia de 7 - 8 ni del nido de las hormigas.

Detrás de los huecos se levanta una pared, de palitos y de hojas, alta de 70 a 80 cm.

Hacia las 5 de la mañana, cuando todo está listo, se prenden las antorchas de copal, puestas a lado de cada hueco. Las hormigas, al ver la luz, corren a su encuentro y comienzan a amontonarse en los huecos y contra la pared: la candela les quema las alas,



## **UTENSILIOS DE COCINA**

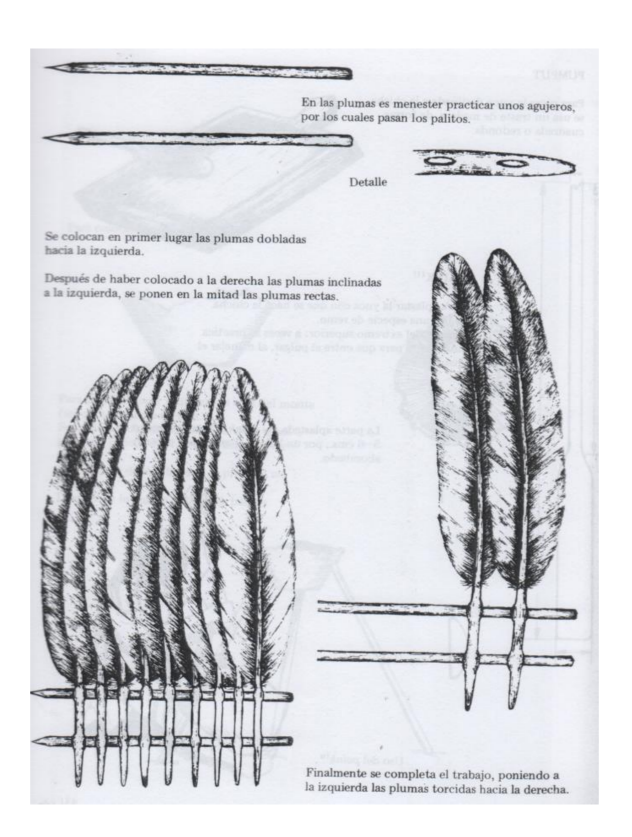
## **AVENTADOR**

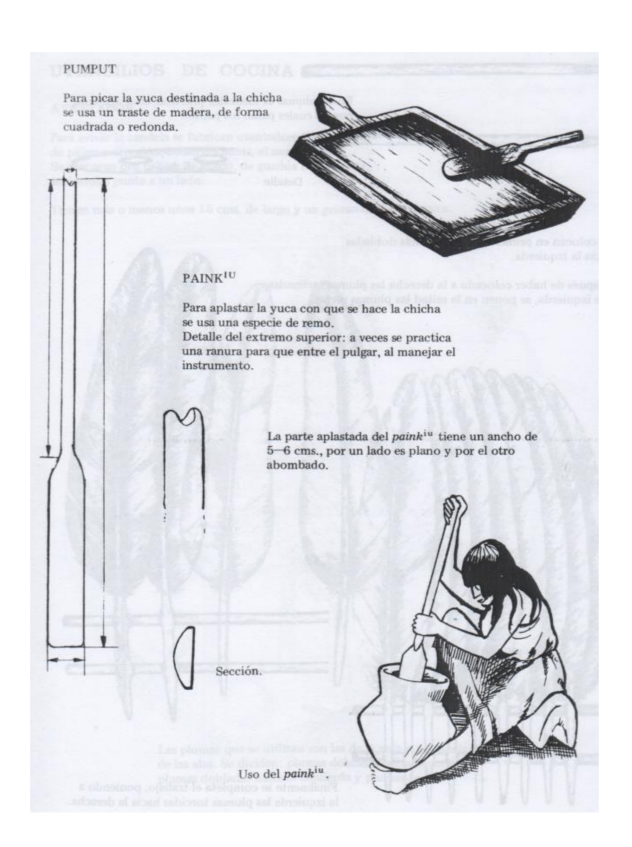
Para avivar la candela se fabrican aventadores con plumas de pájaros silvestres, como el *chiwia*, el *aunts* y otros.

Se preparan dos palitos de pindo, de guadúa o de chonta, sacándoles punta a un lado.

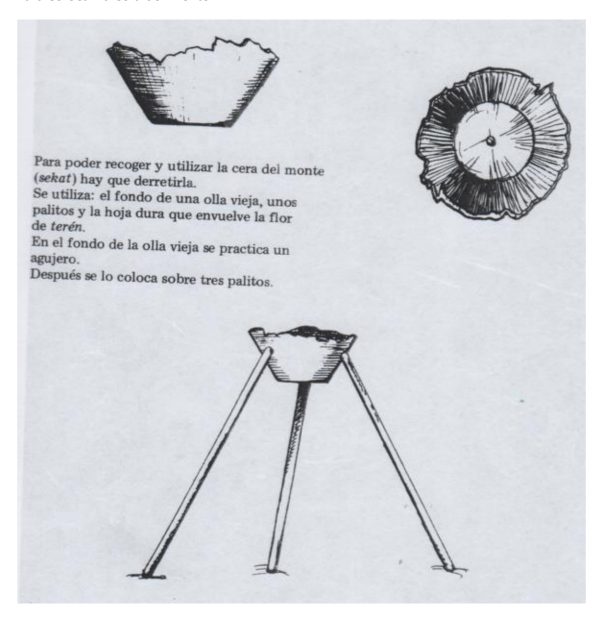
Tienen más o menos unos 15 cms. de largo y un grueso de 4 por 2 mms.



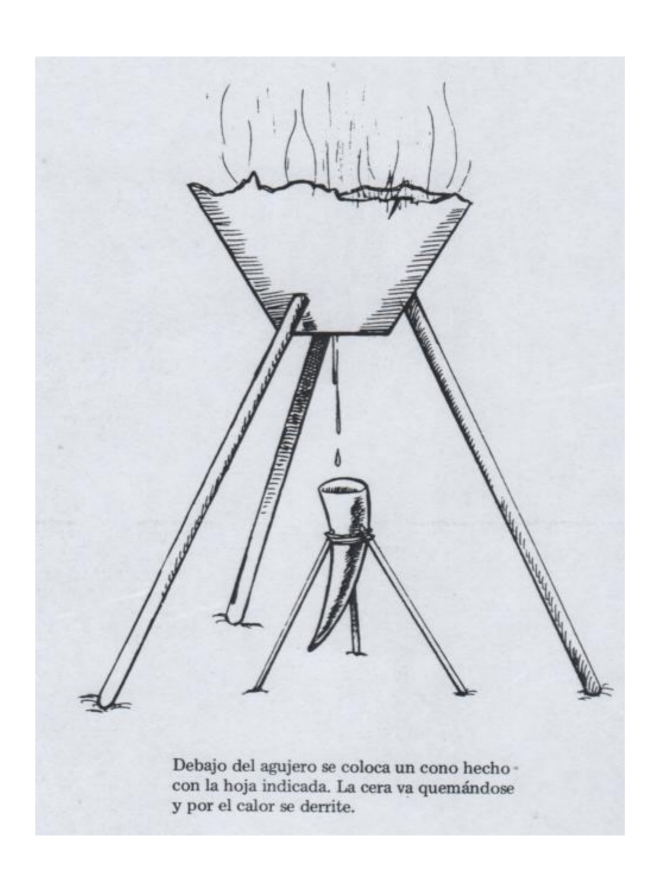




#### Para colocar la cera del monte

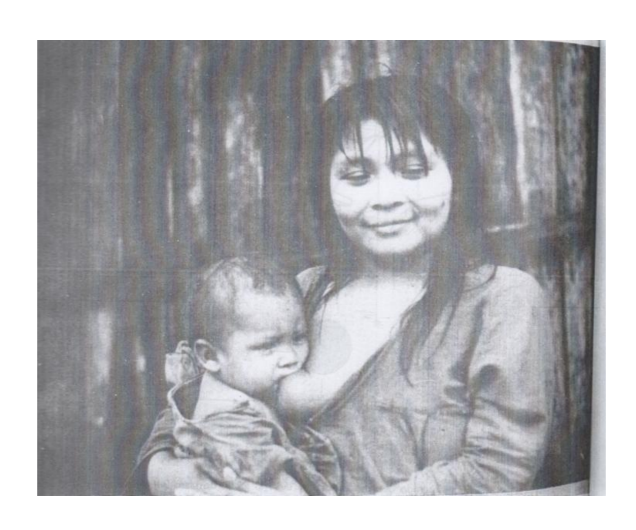




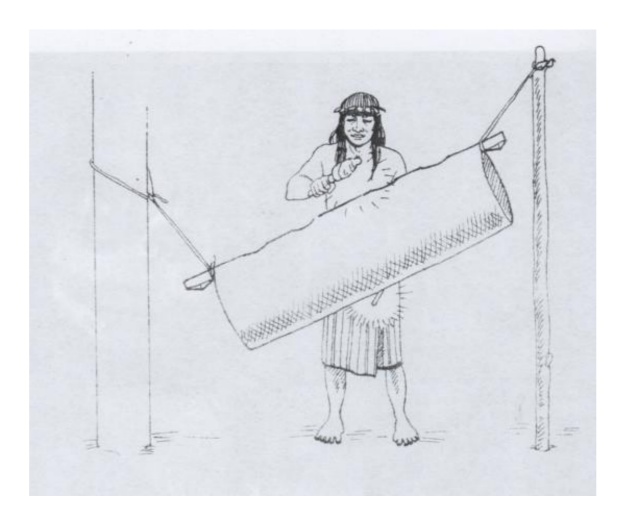








## SEÑALES



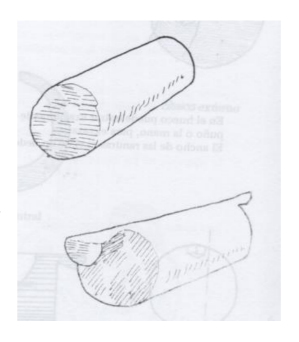
Los Shuar en épocas pasadas ro han conocido la escritura, pero han utilizado varios medios para enviar mensajes, y así relacionarse con destinatarios ausentes o tejanos, superando las inmensas distancias propias de su habitat.

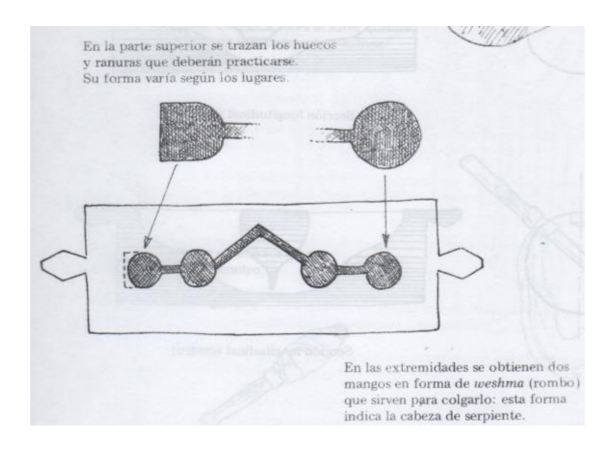
El contenido de estas páginas se debe al P. D. Bottasso (señales varias — zona shuar) y César Bianchi (*tuntui Mutints*).

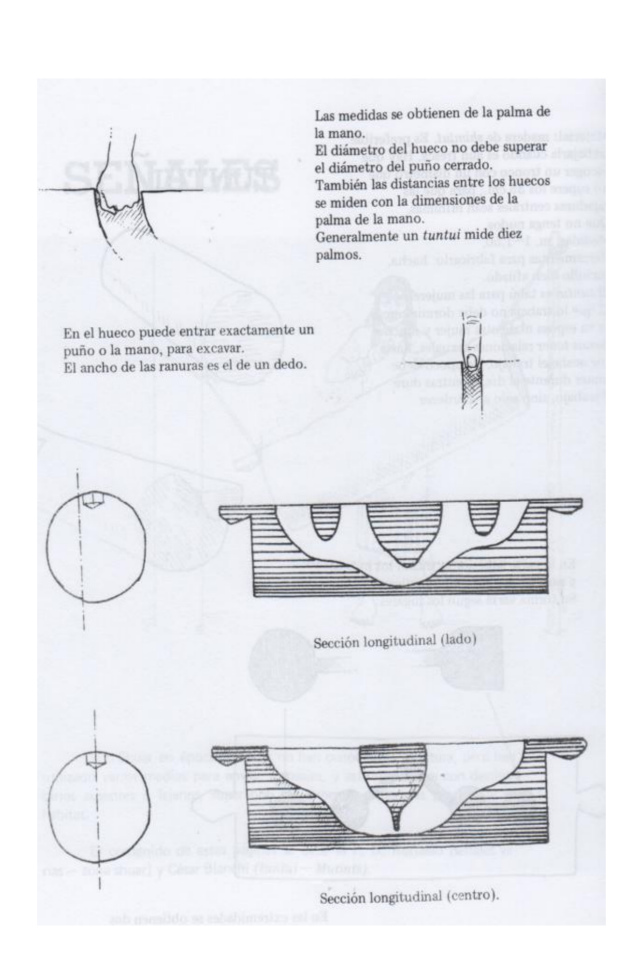
## **TUNTUI**

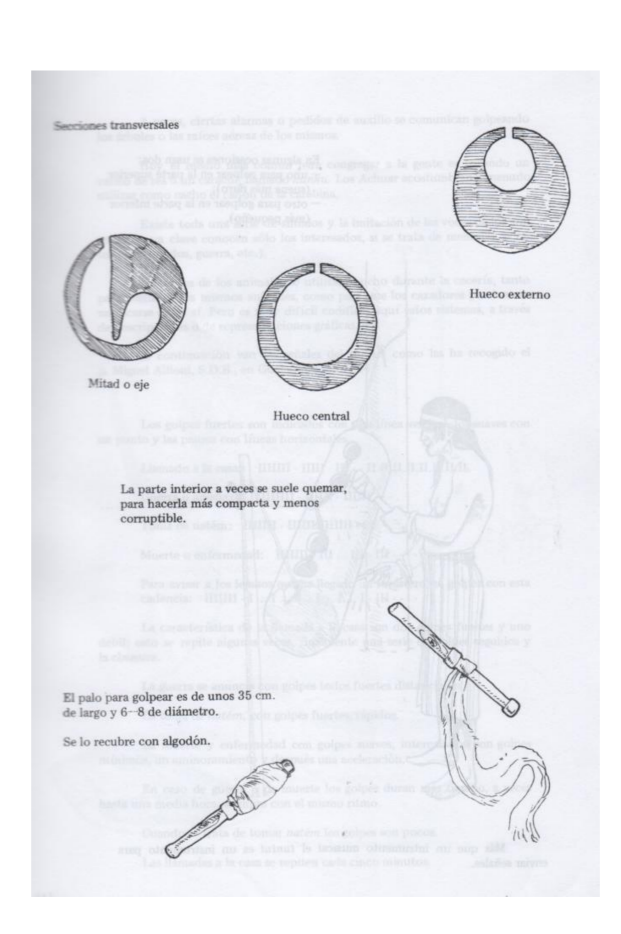
Material: madera de *shimiut*. Es preferible trabajarla cuando es aún fresca. Hay que escoger un tronco con un diámetro que no supere los 35 cm., para que las rajaduras centrales sean mínimas.

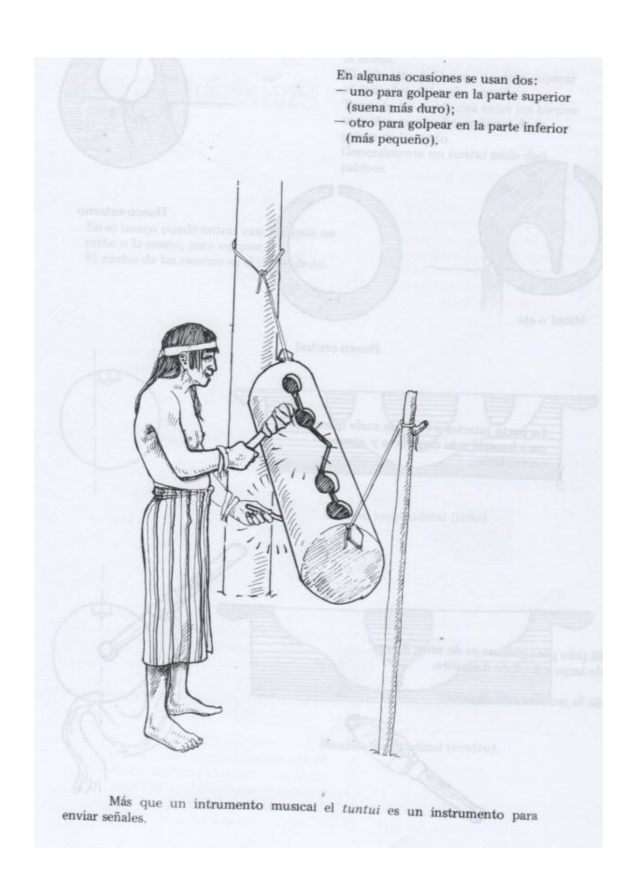
Que no tenga nudos. Medidas: m. 1—1,50. Herramientas para fabricarlo: hacha, cuchillo bien afilado. El *tuntui* es tabú para las mujeres. El que lo trabaja no debe dormir cerca de su esposa ni de otra mujer y mucho menos tener relaciones sexuales, hasta que acabe el trabajo. Tampoco debe comer durante el día, mientras dure el trabajo, sino solo al atardecer.











A veces, ciertas alarmas o pedidos de auxilio se comunican golpeando los árboles o las raíces aéreas de los mismos.

Hoy el medio más común para congregar a la gente es tocando un cacho de res o un caracol, llamado *kunku*. Los Achuar acostumbran a menudo utilizar como cacho el cañón de la carabina.

Existe toda una serie de silbidos y la imitación de las voces de los animales, cuya clave conocen sólo los interesados, si se trata de mensajes secretos (enamorados, guerra, etc.).

Las voces de los animales se utilizan mucho durante la cacería, tanto para llamar a los mismos animales, como para que los cazadores puedan comunicarse entre sí. Pero es muy difícil codificar aquí estos sistemas, a través de descripciones o de representaciones gráficas.

A continuación van las señales del *tuntui*, como las ha recogido el p. Miguel Allioni, S.D.B., en Gualaquiza, en 1910.

Los golpes fuertes son indicados con una línea vertical, los suaves con un punto y las pausas con líneas horizontales.

```
Llamado a la casa: 1111111 - 11111 - III - - II.II.II.II.II.II.H. Guerra o amenaza: 11111111 - 111111 - 111111 - - -
```

Toma de natém: 1111111 - IIIIIIIIIIII etc.

Muerte o enfermedad: 1111111 - III . . III - III - - - -

Para avisar a los lejanos que ha llegado un forastero, se golpea con esta cadencia: 1111111 - 1 ... 1 ... 1 ... 1 ... 1 ... 1 - III - - - -

La característica de la llamada a la casa son dos golpes fuertes y uno aébil; esto se repite algunas veces, finalmente una serie de golpes seguidos y la clausura.

La guerra se anuncia con golpes todos fuertes distanciados.

La torna de *natém*, con golpes fuertes, rápidos.

La muerte y enfermedad con golpes suaves, intercalados con golpes mínimos, un aminoramiento y después una aceleración.

En caso de guerra o de muerte los golpes duran más tiempo, a veces hasta una media hora, siempre con el mismo ritmo.

Cuando se trata de tomar *natém* los golpes son pocos. Las llamadas a la casa se repiten cada cinco minutos.

### PIAT

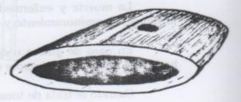
Es un pito que sirve para llamar la guatusa. Se obtiene de un trozo de corteza de madera pitiuk de cm. 5 por 5.





Se le agujerea con algo cortante o un fierro caliente, pero sin salir al otro lado. Exteriormente se le da la forma que indica la ilustración.





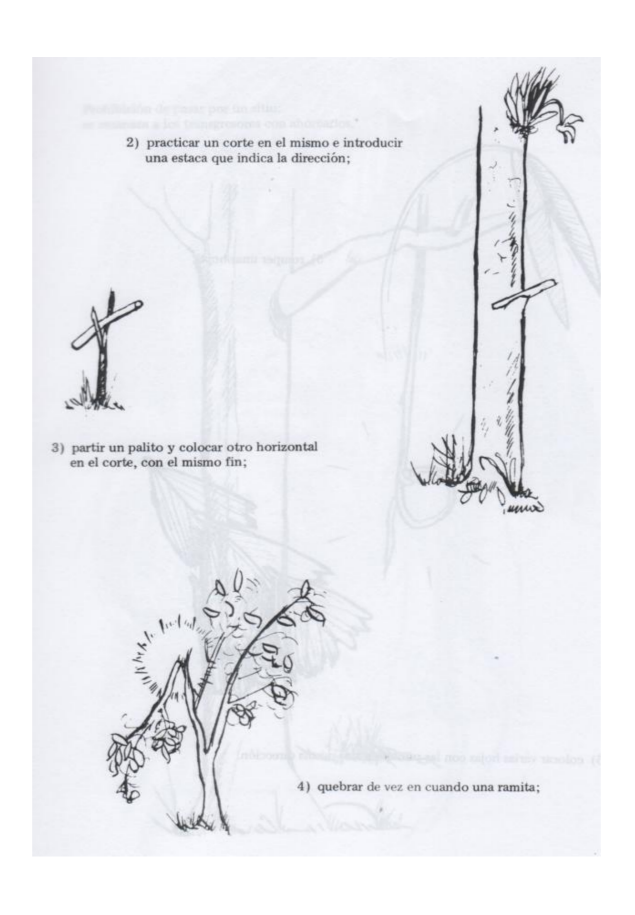
Como última cosa se practica un agujero en el centro.

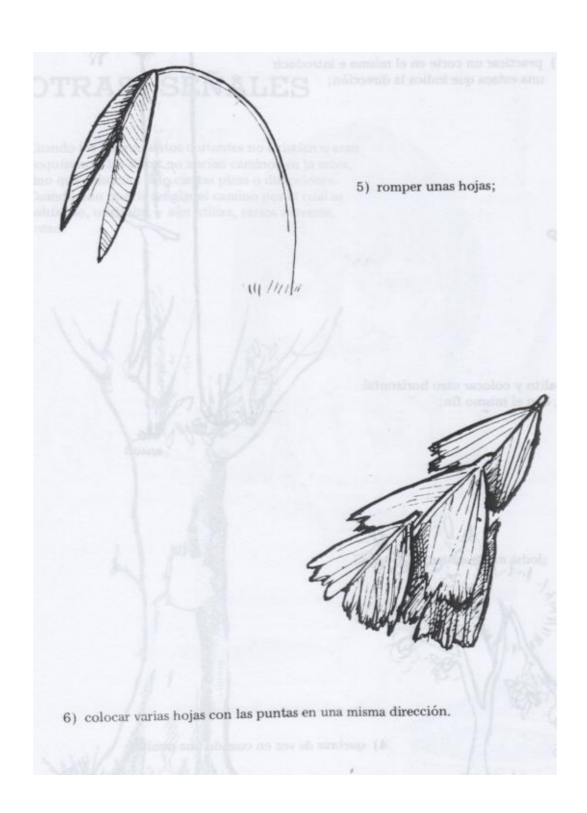


## OTRAS SEÑALES

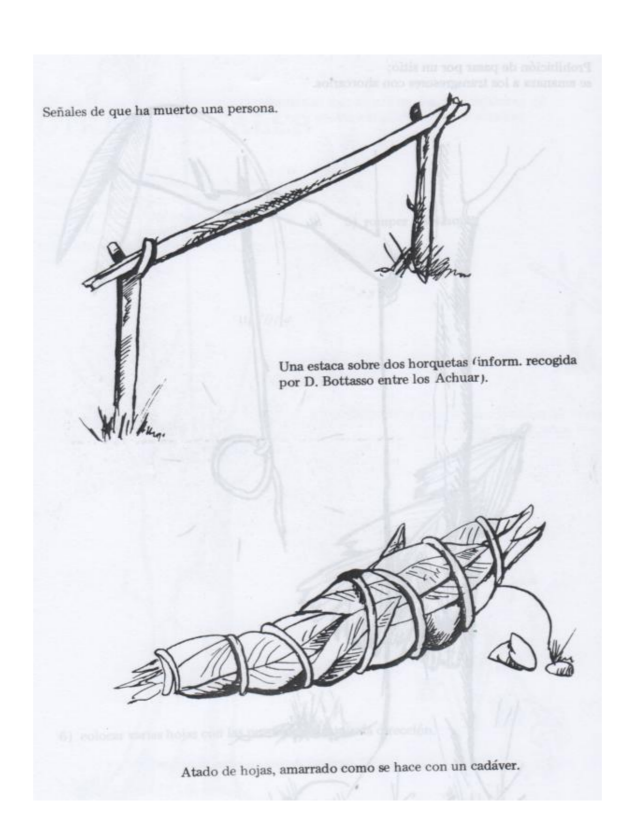
Cuando los instrumentos cortantes no existían o eran poquísimos, los shuar no abrían caminos en la selva, sino que conocían sólo ciertas picas o direcciones. Cuando uno quería señalar el camino por el cual se había ido, utilizaba, y aún utiliza, varios sistemas, como:

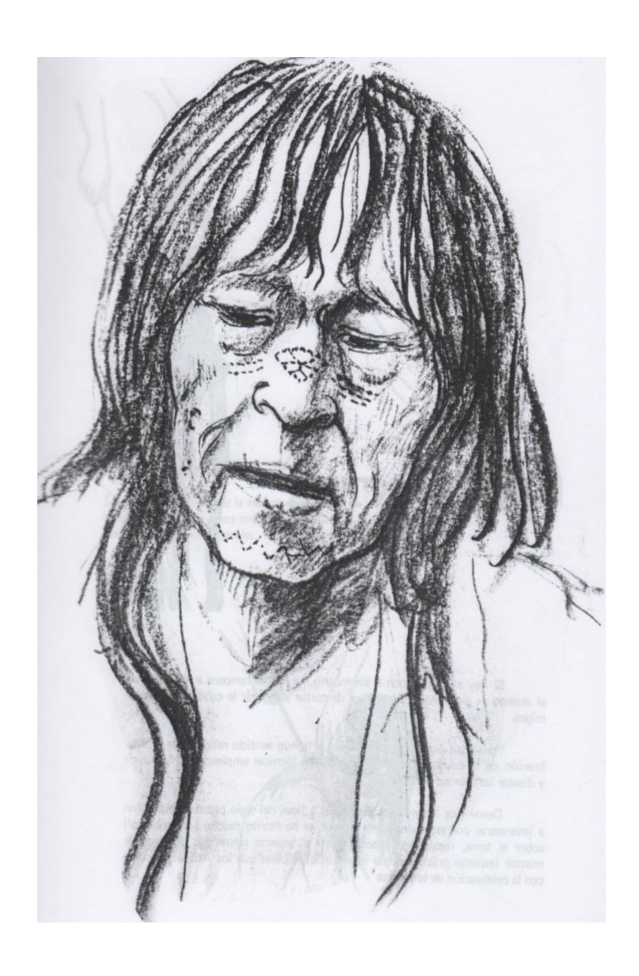










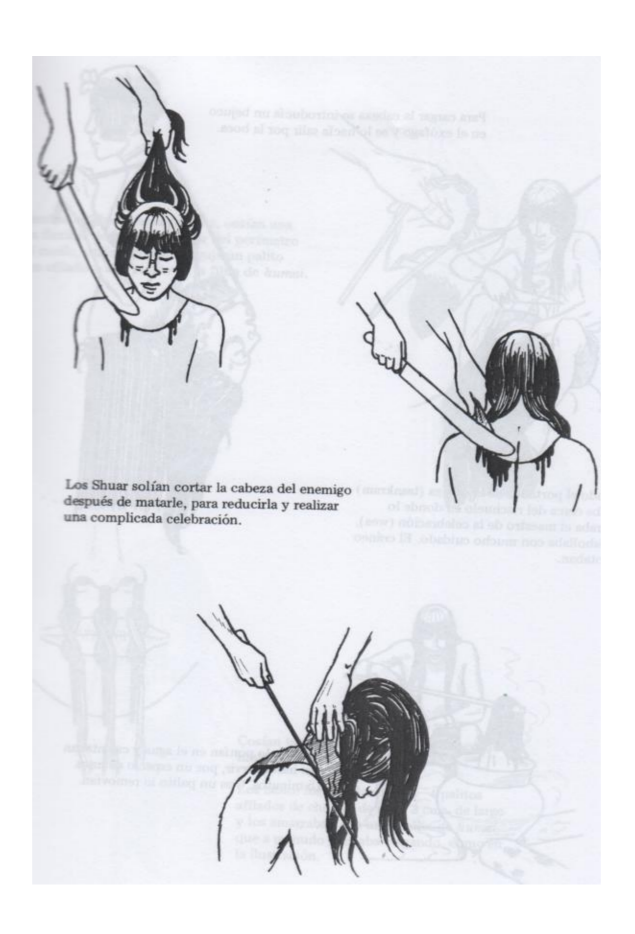


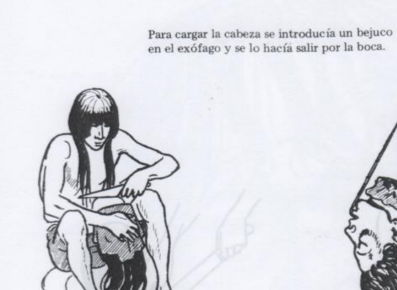


Si hay algo que, con o sin motivo, ha hecho famosos a los Shuar en el mundo es sin duda la costumbre de cortar y reducir la cabeza de los enemigos.

Pero aquí no se quiere exponer el hondo sentido religioso de la celebración de la tsantsa, sino sólo describir las técnicas empleadas para reducir y disecar las cabezas cortadas.

Desde que los museos europeos, a fines del siglo pasado, empezaron a interesarse por estos singulares trofeos, se ha escrito mucho (¡demasiado!) sobre el terna, recalcando especialmente el aspecto misterioso del procedimiento (aspecto prácticamente inexistente). Nótese que los Achuar desconocen la celebración de la tsantsa



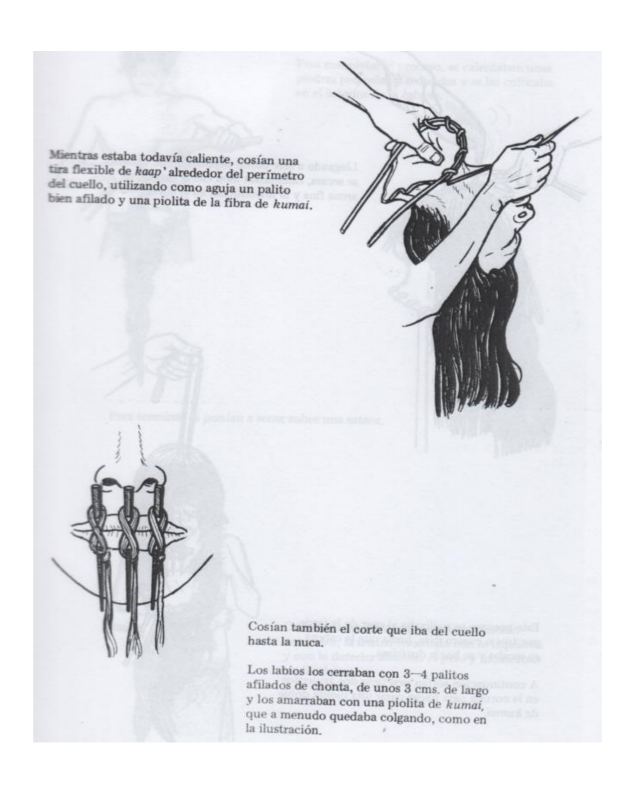


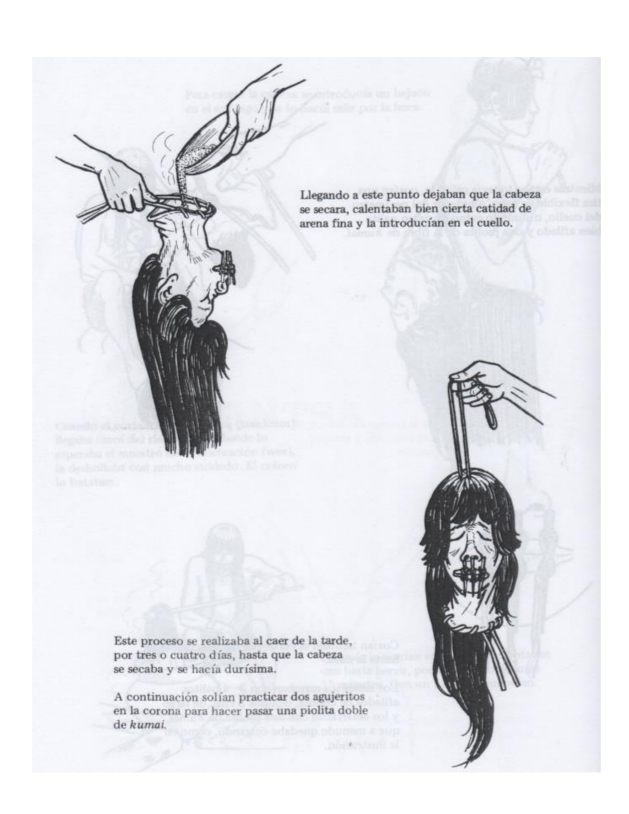
Cuando el portador de la cabeza (tsankram) llegaba cerca del riachuelo en donde lo esperaba el maestro de la celebración (wea), la deshollaba con mucho cuidado. El cráneo lo botaban.



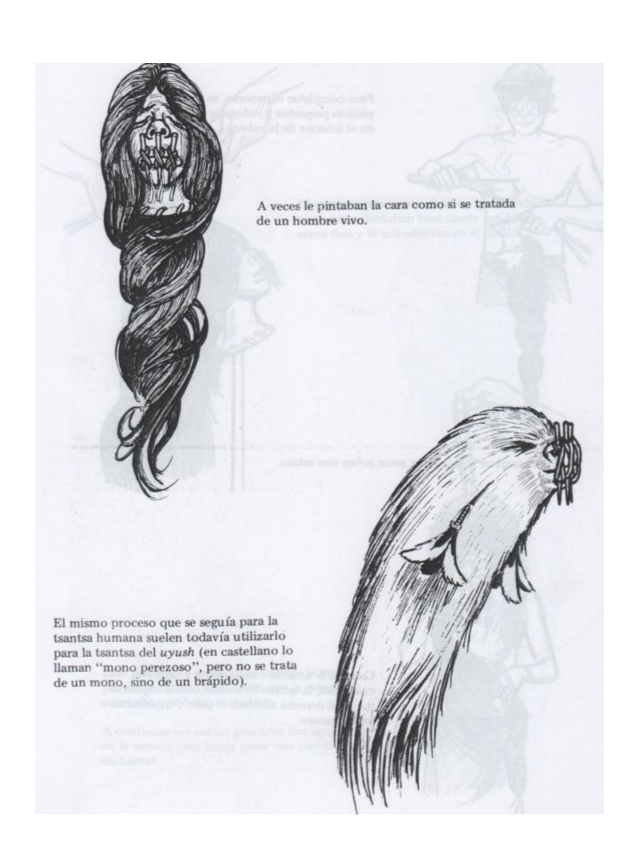


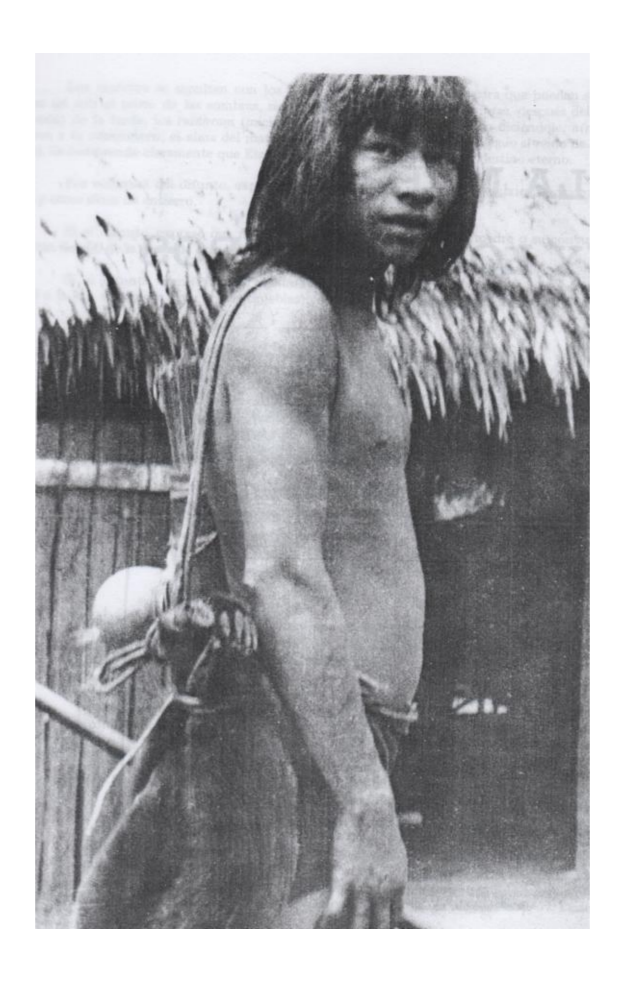
Después lo ponían en el agua y calentaban casi hasta hervir, por un espacio de unos 15 minutos. Con un palito lo removían.













El tema de la muerte reviste una importancia enorme dentro de la cultura shuar. Pero de acuerdo a la naturaleza de esta publicación aquí se presentan sólo los aspectos "técnicos" de los entierros.

Cabe señalar que las creencias referentes a la muerte y a los espíritus siguen muy vivas entre los Shuar, mientras que las formas materiales de las sepulturas han variado profundamente bajo la presión de causas de distinto tipo.

Existe el influjo del indoctrinamiento cristiano, el ejemplo de los blancos, el pesó de la legislación sanitaria del País.

Además (y sobre todo) van cambiando las formas de vida y de asentamiento de los Shuar. El habitat, disperso se ha vuelto nucleado y la población se ha ido sedentarizando gradualmente lo que impide, por ejemplo, que la casa venga abandonada cuando muere el jefe de la familia

Los muertos se sepultan con los pies hacia la puesta del sol, para que puedan seguir con *Etaz* (el sol) al reino de las sombras, sin perderse. En la fiesta de la *tsantsa*, después del *wdirnchj* ronda) de la tarde, los *tsánkram* (iniciados) soplan hacia el sol del ocaso diciéndole: *aímin juájaj* ~llevo a tu compañero; el alma del matado la llevo conmigo para que no llegue al reino de los muerte comprende claramente que Etsa es el conductor de las almas a su destino eterno.

Por voluntad del difunto, expresada antes de morir o en sueño, hay varios tipos de sepulturas y otros sitios de entierro.

Si el difunto expresó que no quiere estar solo, sino junto a su madre o su cónyuge, lo sepultan debajo de la cama de estos.

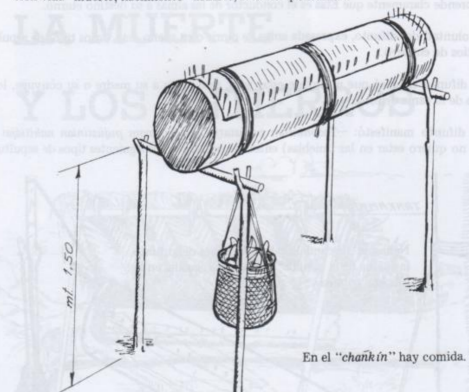
Si el difunto manifestó: —*Tsdpninium pujústatjai, kirítniunam pujústinian nakitiájai* (estaré a la luz, no quiero estar en las tinieblas) entonces optan por los siguientes tipos de sepulturas:



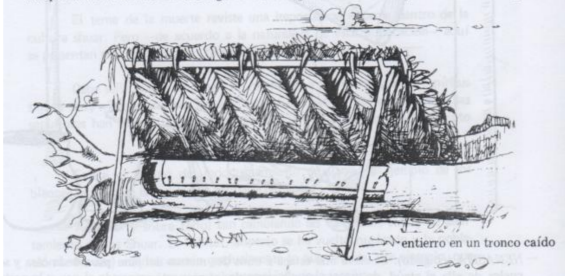
#### NENASMA (colgado)

Se clava una estaca a unos dos metros del pau (pilar de la casa y se cuelga de ella el ataúd, de manera que la parte de los pies este amarrada al pau yt la parte de la cabeza este mas alzada, amarrada ala estaca en dirección de los untsuriri. Es de saber

que la casa shuar está siempre ubicada de este a oeste. El pau señala el Poniente y los Untsuríri, el Oriente. O sea, la cama matrimonial y cuarto de las mujeres está a Este y el cuarto de los hombres en donde está el cementerio, está a Oeste. Está clara en la casa shuar la oposición vida—muerte, nacimiento—muerte, levante—poniente...

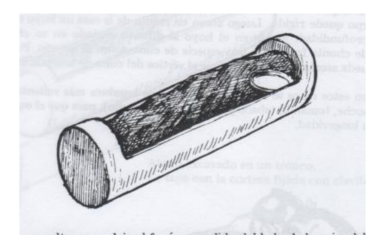


— AWASMA (sobrepuesto): el mismo ataúd se coloca sobre un andamio cerca de la pared en el espacio de la casa comprendido entre el pau y los untsuríri. Los pies del difunto están siempre hacia el ocaso. En este lugar se colocan generalmente los hijos adultos o una esposa.

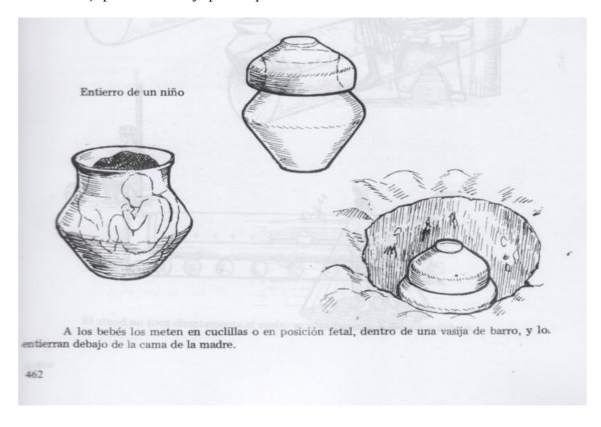


- NUMINIAM IKIUSMA (guardado en un tronco): se excava el ataúd en un tronco caído de

la huerta. Generalmente un tronco incorruptible. Se coloca adentro el cadáver con sus cosas y se tapa con corteza de balsa. Luego se amarran sobre la tapa unas quinchas de guadúa. Sobre la parte de la sepultura se levanta un techo, una media agua inclinada, al estilo del *ayantai*.

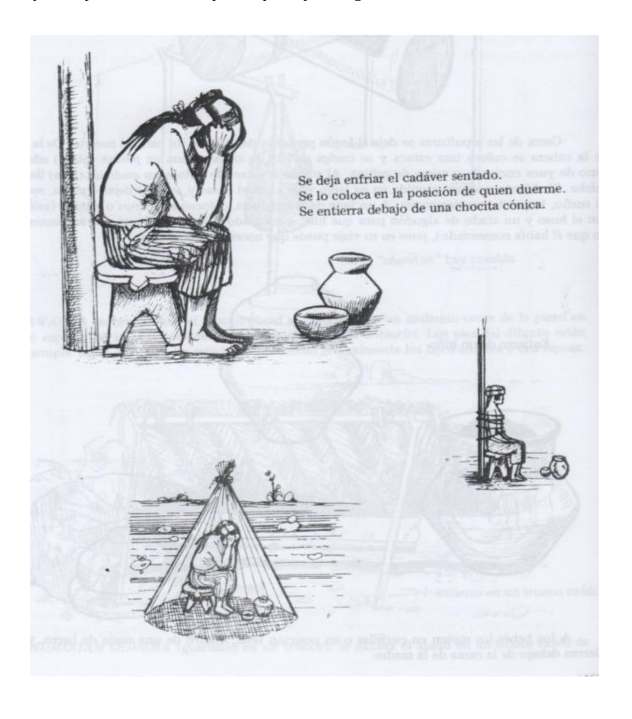


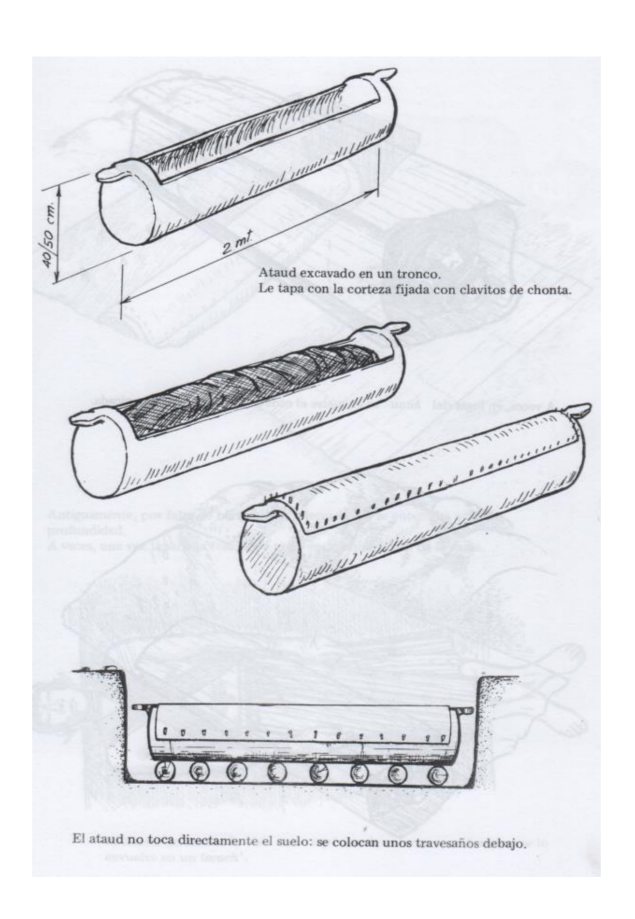
Cerca de las sepulturas se deja el fogón prendido del lado de los pies del muerto. De la parte de la cabeza se coloca una estaca y se cuelga de ella un *chankí~n* con un *pinink* (plato) adentro, lleno de yuca cocinada y carne de gallina. Al pie de la estaca se coloca un *amdmuk* (taza) llena de chicha. El difunto necesita comida en su largo viaje hacia el ocaso y, si no le dejan comida, reclama en sueño, trayendo sus desgracias. A un lado de la sepultura, colocan su *chimpí* o *kutank* (asiento), con el huso y un atado de algodón para que hile, o un atado de piola con una *shíkiar* comenzada (lo que él había comenzado), pues en su viaje pueda que necesite de una bolsa

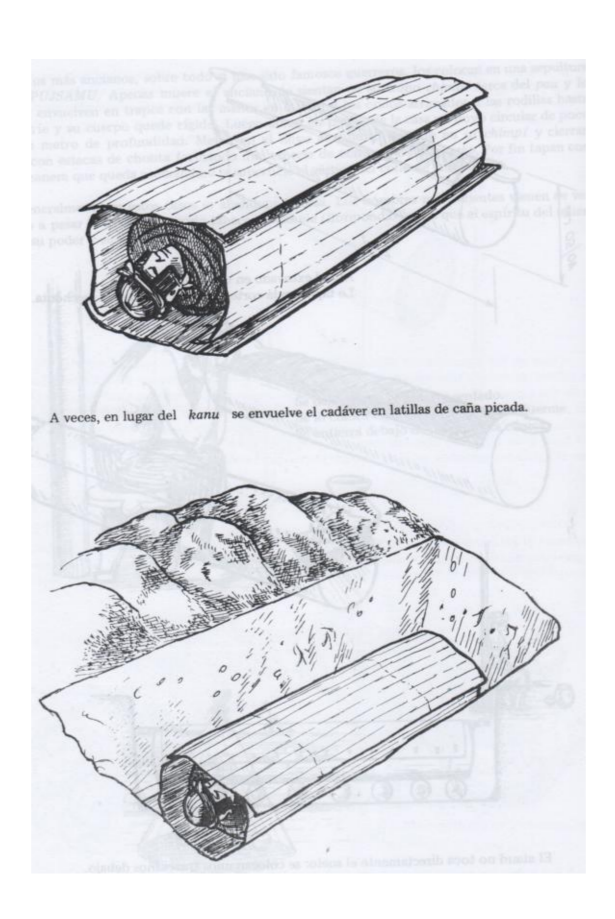


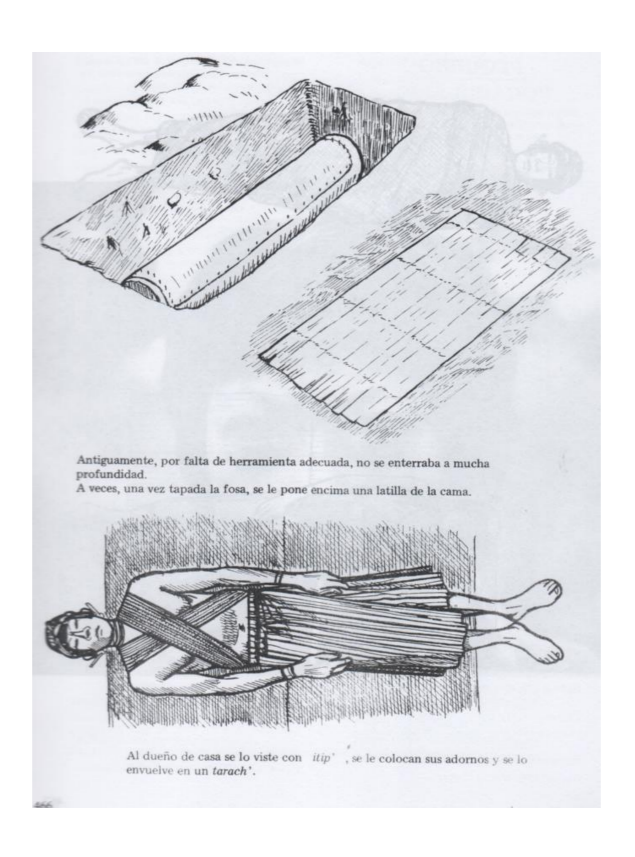
A los más ancianos, sobre todo si han sido famosos guerreros, los colocan en una sepultura llamada *UPUJSAMU*. Apenas muere el anciano, lo sientan en su trono *chimp(* cerca del *pau* y lo amarran o envuelven en trapos con las manos en la cara y los codos arrimados a las rodillas hasta que se enfríe y su cuerpo quede rígido. Luego abren en medio de la casa un hoyo circular de poco más de un metro de profundidad. Meten en el hoyo al difunto sentado en su *chimpí* y cierran alrededor con estacas de chonta formando una especie de cono sobre el muerto, Por fin tapan con tierra de manera que queda asomando a la superficie el vértice del cono de la sepultura.

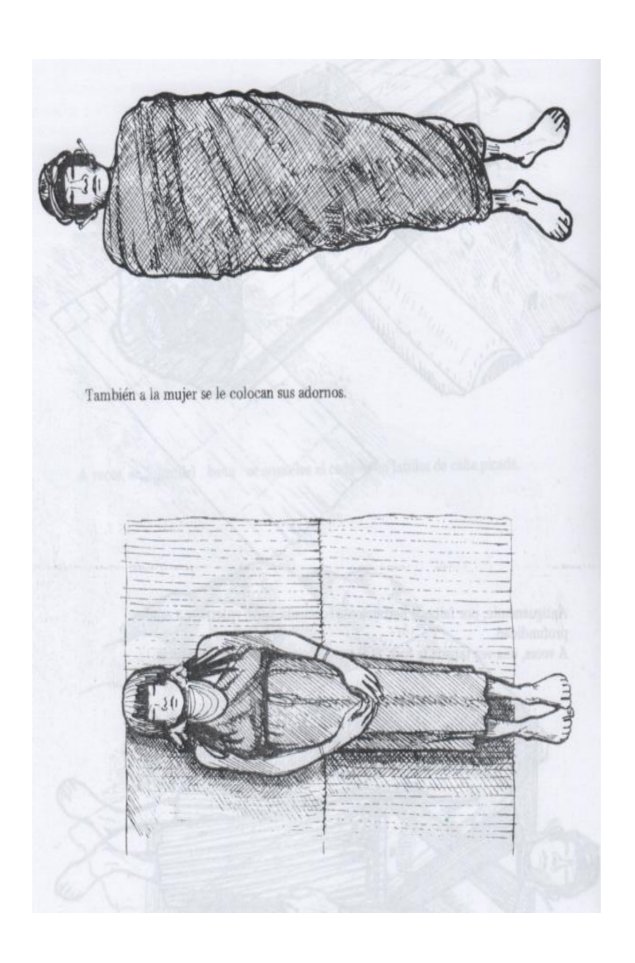
Generalmente en estos casos se abandona la casa. Los hombres más valientes vienen de vez en cuando a pasar la noche, tomando tabaco y *maikiúa* (floripondio), para que el espíritu del muerto le pase su poder y su longevidad.













### **PEQUEÑO**

#### **VOCABULARIO**

de los términos shuar contenidos en el texto (los números indican la página en que se encuentra cada palabra)

Aak: rancho provisional

Achintiakiamuri : guaduas centrales, de las partes semicirculares de la casa achuar.

Achu: palmera grande de zona pantanosa

Ajirma : cocinado al vapor Akajik : trenzas laterales

Akiamp: pescado de 60 a 100 cm. con

tres espinas peligrosas, una en el lomo

y dos en los lados,

Akíamu : aretes

Aj íamu: las cuatro pilas

res de la casa achuar. Ampákai: Ampáki en : Palmera al-

cuyo cogollo es comes

tible.

Amámuk: tazón grande.

Anent : canto de súplica,

Apachram : cáscara que se usa para bar-

nizar la cerámica. Apai: fruta silvestre comestible. Aunts : pava de tamaño medio, color

café.

Awasma: tipo de sepultura (ataúd sobre

un andamio). Ayampaco: sistema de

cocinar, haciendo un envuelto de ho

jas y poniéndolo en la brasa. El térmi-

No es shuar. En shuar se dice yunkumá.

Ayant : cama conyugal achuar.

Ayantai (462): rancho que se construye para pasar la noche, o para tomar tabaco o alguna droga.

Chaap: palmera baja, cuyas hojas se reproducen al ser cortadas. Se usa para techar las casas.

Chankín: canasto.

Chanking: collar de mullos, Chapueas: chicha mascada, por los Charápa muke : cabeza de tortuga (forma

de las "orejas" con que terminan los

postes o las agarraderas).

Chichímpruke: cumbrera de la casa achuar.

Chiik: canasto para guardar el algodón Chikainia

:árbol maderable. Chikim': bejuco.

Chimia: trampa para animales que siempre

hacen el mismo camino.

Chimpí :asiento del dueño de

casa.

Chinchip: tipo de bejuco.

Chipia: piedrita que se usa para co

lorear las cerámicas.

Chipiat: esterilla que sujeta las flechas en

la aljaba.

Chiwia: palo, : ave trompetero

Chuchuke: palmera.

Chuu: mono chorongo, de color rota y delgada,

Chuwi: bugla.

Ekent: parte de la casa re

servada a las mujeres.

Etsa: pepa; : sol; arquetipo de varón

shuar.

Etsemat: cinta pa ra el pelo.

lchínkiam : olla para cocinar. Ijiu : cogollo de la palmera.

Inchi: camote.

Ipiak: achiote; mujer mítica.

Itip': vestido del varón shuar.

Jarai: pescado similar al akiam, con el

lomo gris y rayas en la barriga.

Jea teámuri: partes circulares de la casa.

Jimia : ají.

Jmkiámatai: Adorno hecho con cim-

tas y plumas de tucán para amarrar el pelo.

Kaap: bejuco usado para canastos

K achui: parte del telar.

Kaka: árbol de cuya corteza se

hombres.

Charma: larva comestible. Charap: tortuga de agua

Kampának: palmera pequeña cuyas

hojas se usa para cubrir las casas. Kamúsh: árbol cuya corteza se usa como

Kantanash: instrumento musical.

Kankúm: clase de bejuco.

Kapirash: hojas trenzadas del techo de la

casa achuar.

Karawira: tipo de pintura para la casa.

Karís: carrizo.

Kashap: pez raya, venenoso.

Katira: tipo de hojas para cubrir el techo.

Kenku: tipo de madera usada en la casa

achuar. Kenkuin': tortuga.

Kintiayaish: palo que se usa para el techo

de la casa achuar.

Kitiar: violín

kujancham: zorro; personaje mítico.

Kuji: mono nocturno.

Kumai palmera alta; de las tiernas se saca una

fibra.

Kumiank : pepa "ojo de venado". Kuiship': pepa que se usa para mol-

dear las cerá, micas.

Kunku: caracol que se usa para hacer la Shakap.

Kupat: palmera.

mica.

Kutank: asiento bajo, de madera

Kutsa: madera liviana (Damajaua).

Kuunt : árbol que usan los achuar

para la casa.

Maikiua: floripondio.

Makich: sonajero. **Mak**: postes perimetrales

de la casa. Mama: yuca. Marunch': camarón ~ Mashu: paují].

Mati: calabaza pequrr~a, en que se guarda

el algodón p~u ~as flechas.

obtiene una fibra para amarrar. Kakau en achuar.

Kamanchai: palmera delgada con espinas.

Maya: zanahoria.

Miik': fréjol. Mukint': larva comestible. vestido.

Muits : olla para la fermentación de

la chicha.

Mutí: pedernal.

Naatip: pequeño recipiente de cerá

mica.

Nanape: ala. Alero del techo.

Nanki: lanza.

Naput : Aguja grande, para coser la paja

de los techos.

Natem: bejuco narcótico. Natsa: joven, soltero.

Nawe: pie (o base de alguna cosa).

Nékapek: unid dad de medida (brazo y hombros).

Nenasma: tipo de entierro, con el ataud

colgado.

Nijiamanch': chicha de yuca.

Numi: árbol, palo.

Numiniam Ikisuma: entierro en un tronco caído.

Nunkui: ser mítico; arquetipo de la mujer

Nupi: pepa para hacer un cinturón sonoro.

Nuse: maná. Nuwe: arcilla.

Paeni: árbol que usan los Achuar para la

Kustanch : leche de un árbol que se usa para barnizar los utensilios de ceráPaeni ajíamu (370): parte rectangular de la casa achuar.

> Pajanak: balsa. Pamá: tapir. Papank: bolsa.

Patach' : travesaño en que apoya los pies el que duerme.

Pau:poste central de la casa. Para los Achuar

es una viga latera! del techo.

Payanku: parte del telar. Peak: cama shuar. Péem: tipo de flauta.

Penkak: cama accidental (acliuar). Paink: instrumento para apL~siu la

yuca.

Piat: pito para llamar la guatusa.

Piik': repisa.

Shinki: parte dura de las palmeras.

Shinki achiniamu: estacas que sujetan la

cumbrera de la casa achuar.

Pinchu: palo de labranza (gavilán).

Pinkiui: tipo de flauta, Pinia: arbusto que se parece a un peque

Shinki nukurkamaru (376): viga transversal de Shirink': tatuaje.

ño plátano.

Shiripik': resma de copal.

Pinink

: tazón para tomar njjiamanch'.

Shuinia: árbol de madera blanca,

fruto parecido a la uva.

con su

Pintiu: pindo (una especie de caña).

Shuwat: fibra que se usa para amarrar.

Pirak: repisa (achuar).

Pitiak: canasto impermeable

Tachau: plato de barro en que se sirven comidas calientes

(achuar). Pitiuk: madera pesada y dura.

Pitsa: ave de las zonas altas.. Pumpu: hoja que sirve para irnpei

Taink': palo para aplastar la Tampuch : tipo de trampa.

meabilizar el pitiak.

Pumpuní: paja tOqUilla

Pumput: bandeja de madera donde se tritura la yuca.

Tampu: tambor. Tankamash: parte de la casa destinada a los varones.

Tantekmauri: tira de palmera de la se

Punu: calabaza.

achuar.

Push: pájaro de tamaño mediano.

sostie

micircunferencia de las casas

Tantekmauri: tira de palmera que

ne los tirantes de la casa

achuar.

Remu: tipo de madera.

Saa: mono cuya piel se usa para hacer el

tambor.

Sanku: pelma.

Sankutí: meollo del tronco de la palmera.

Sapiak: tira obtenida del nervio del cogollo

de una palmera, que se usa i'~~

piar la bodoquera.

Sawe: parte aguada de la chicha que

queda en el fondo de la muits.

Secha: pájaro de colores vivos.

Sekat: cera del mon-

te, negra.

Sepur: mono.

Suku: pequeño canasto.

Suntai : iguana.

Suwa: pepa para pintar de negro. Perso-

naje mítico. Shaa : maíz, Shakap : cinturón sonoro que usan las mujeres para bailar..

Shauk : mullo; mostacilla, para gargantillas y brazaletes.

Shikiar: : Shigra; bolsa de malla.

Shlkit: tira de

Tanish': pared vegetal.

Tantar: escudo.

Tarach': vestido de la mujer

Tariniiat: primera esposa.

Tashitash: tipo de trampa.

Tawashap: adorno de varón de

mucho prestigio.

Tayu: pájaro nocturno, que vive en

Tayu ukunch': adorno masculino. TEMASH: peinilia.

Tentém: corona tejida y plumas

Senta: cinta.

Terén

: palmera.

Tijiras: tijeras del techo.

Timpiak :rampa para aves. Tintiuk',: palmera que proporciona fibra y tagua. Tirinkias : trenza.

Tiripish: clarinete delgado que tiene so

nido agudo.

Titi : mono pequeño; "nuez" del cuello. Trama namukma : especie de colada de

plátano.

chonta, para construir la bodexiuera.

Shiniiut:

Tukúnap: adorno que se coloca la mujer

Tukús:palo flexible que se usa especialmente para trampas.

Uwí: palmera, chonta.

Uyunt: bolsa de fibra o de piel.

Tumank: arco musical de una cuerda.

Tumpi: sopa.

Tunká : nombre genérico de los peces

grandes.

Tunketunket nakakmau: palo astillado para sacar la tierra de los hoyos.

Tunta: aljaba para las flechas de la bodo

Tuntuam : árbol que usan los Achuar para

la casa,

Tuntui: tambor ligero.

Turuji : palmera cuyas hojas se usan para cubrir la casa.

Tutank : asiento del jefe de casa (achuar). En shuar se lo llama "chimpi".

Tsaanku: tabaco. Tsainá: plátano.

Tsankram: protagonista de una cele-

Tsantsa: cabeza humana reducida.

Tsapa: recipiente vegetal.

Isaisa: cernidera vegetal para la

chicha.

Tsayantur: arco musical de una cuerda;

se lo llama también "tumank".

Tras: veneno vegetal.

Tsenk: gusano que suele dañar los techos.

Tséntsak : flecha.

Testsem: recipiente vegetal parecido al

tsapa.

Tsukanká akítiai : aretes con plumas

y pelos de persona.

Tsukanká apújtai: cinta con

plumas y pelos.

Tsunkírun: pez eléctrico,

Tsurup: raíces aéreas que se usan para

trampas.

Unkum'. capivara.

Unkunship: cucharón vegetal.

Upusamu tipo de entierro reservado a

: ancianos. Urik cangrejo.

Uruch: algodón.

-Usuntai: pequeño recipiente vegetal.

Uum': bodoquera. en el labio inferior.

Tukcha: trampa para conejos.

Uunt: hombre anciano, jefe.

Uyush': brápido (mono perezoso).

Wai: palo de labranza.

Waiti: puerta.

Wainch': ronda de la fiesta de la tsantsa.

Wajía: instrumento musical.

Wampuchi: renacuajo.

Wampu: árbol de madera liviana.

Wanchup: tubérculo parecido a la papa

china.

Warants: chicha hecha con plátano ma

duro.

Wasake: fibra que se usa para redes

y bolsas.

Washi : el mono más grande de la selva.

Washik': tipo de madera. Washim'. barbacoa.

Wawa: balsa

Waway: coleóptero grande, de alas verdes.

Wayakar: trampa para pescados.

Wea: el hombre que preside las celebra

clones.

Week: hormiga grande comestible.

Wemash: juguete hecho con corteza de

Wempenk: recipiente vegetal para llevar

liquidos.

Wenuk : palizada que rodea las casas en tiempo de guerra.

Weshma: forma romboidal de las agra

rrad eras.

Wichi—tunká: pescado.

Wincbip': árbol maderable.

Winchú: arbusto silvestre parecido

banano.

Yakuch': instrumento musical parecido

al pinkiui.

Yakúm: mono aullador.

Yámpits: pájaro de tamaño mediano. Yampún: loro grande, colorado.

Yantana—entsa: lagarto.

Yukaip: yema tierna y pegajosa de un árbol que

sirve para barnizar la cerá



# INDICE

| 1.  | Presentación              | 4   |
|-----|---------------------------|-----|
| 2.  | Hilos, tejidos y pieles   | 7   |
| 3.  | Canastos y redes          | 40  |
| 4.  | Armas                     | 68  |
| 5.  | Trampas                   | 92  |
| 6.  | NAVEACION Y PESCA         | 130 |
| 7.  | Instrumentos musicales    | 162 |
| 8.  | Adornos                   | 188 |
| 9.  | El peinado                | 229 |
| 10. | Tatuaje                   | 244 |
| 11. | Pinturas corporales       | 252 |
| 12. | Alfarería                 | 263 |
| 13. | La casa                   | 289 |
| 14. | La casa achuar            | 363 |
| 15. | La cocina                 | 395 |
| 16. | Señales                   | 440 |
| 17. | La tsanta                 | 454 |
| 18. | La muerte y los entierros | 462 |
| 19. | Pequeño vocabulario       | 472 |

"Nunca que sepa la historia nación alguna de la Amazonia ofreció tan incomoda resistencia a la conquista.

Su pueblo altivo, audaz, indomesticable fue fiera y despiadadamente perseguido y aniquilado por el blanco, pero sus regazos disminuidos pudieron sobre ponerse con gallardía al cerco del etnocidio.

Su valor inquebrantable es un vivo ejemplo de lo que la libertad puede aun en los pueblos a los que desaprensivamente llamamos salvajes"